
Positionspapier

Aufbau eines
transkontinentalen Netzwerks
zum Schutz des Lebens
Indigener Völker in den
tropischen Regenwäldern
Südamerikas, Afrikas
und Asiens

Fo
to

: R
eg

in
a 

Re
in

ar
t/

M
is

er
eo

r



Kontakt: tropenwalddialog@misereor.de

Teilnehmende Organisationen 

Indonesien (Westpapua)	 Indonesien (Kalimantan)	

Thailand

DR Kongo

Kolumbien

Bolivien

Brasilien

Begleitende Organisationen

2

ELSHAM



3

1.	 Rund 5.000 Indigene Völker leben in etwa 90 Ländern weltweit – geschätzte 476 Milli-
onen indigene oder autochthone Menschen. Etwa 25 Prozent der Landfläche der Erde 
werden von indigenen Gemeinschaften bewohnt und genutzt. Viele Indigene Völker 
leben in (sub)tropischen Regenwäldern, die den größten Teil der weltweiten Arten-
vielfalt beherbergen. Diese Ökosysteme spielen eine entscheidende Rolle für die Sta-
bilität des globalen Klimas. Wenn Indigene Völker in Städte abwandern, knüpfen sie 
oft Verbindungen zu beiden Welten, den Wäldern und dem städtischen Leben.

2.	 Die drei größten zusammenhängenden Regenwaldregionen befinden sich in Ama-
zonien (Südamerika), im Kongobecken (Afrika) sowie in Indonesien und Thailand 
(Asien). Das Überleben der gesamten Menschheit ist mit dem Erhalt dieser tropi-
schen Wälder verbunden. 

3.	 Der internationale Rahmen für den Schutz der Rechte Indigener Völker
	 wird geschaffen durch:

–	 den Internationalen Pakt über Bürgerliche und Politische Rechte (ICCPR, 1966), Art. 
27. Er schützt die Rechte von Minderheiten, einschließlich die Rechte Indigener 
Völker, insbesondere das Recht auf ihre eigene Kultur, Religion und Sprache,

–	 das ILO-Übereinkommen 169 (1989). Es regelt Landrechte, die Beteiligung an Ent-
scheidungsprozessen, den Schutz der Kultur und das Verbot von Diskriminierung,

–	 das Ständige Forum der Vereinten Nationen für indigene Angelegenheiten (UN-
PFII, 2000),

–	 den Sonderberichterstatter für die Rechte Indigener Völker (2001),
–	 die Erklärung der Vereinten Nationen über die Rechte Indigener Völker (UNDRIP, 

2007). Sie fordert das Recht auf Selbstbestimmung, Landrechte, kulturelle Iden-
tität, Bildung, Gesundheit und das Recht auf freie, vorherige und informierte Zu-
stimmung (FPIC) bei allen Projekten, die Gebiete Indigener Völker betreffen,

–	 den Expert*innenmechanismus der Vereinten Nationen für die Rechte Indigener 
Völker (EMRIP). Dieser berät den UN-Menschenrechtsrat in Fragen der Rechte In-
digener Völker. Er unterstützt die Mitgliedstaaten bei der Verwirklichung der Ziele 
der UNDRIP.

4.	 Indigene Völker – und andere Bewohner*innen der drei tropischen Regenwaldre-
gionen – sind existenziellen Bedrohungen ausgesetzt, die in erster Linie auf das 
vorherrschende globale Wohlstandsmodell zurückzuführen sind. Die Lebens- und 
Produktionsweise dieses Modells basieren auf einem Hunger nach Ressourcen, der 
zur Ausbeutung und Zerstörung von Mensch und Natur führt. Dahinter stehen diskri-
minierende Denkweisen, die globale Ungerechtigkeiten legitimieren und verstärken: 
Rassismus, Sexismus, Patriarchat und der vorherrschende Kapitalismus. 

5.	 Die Lebensweisen Indigener Völker und die Regenwälder als ihr Lebensraum sind 
durch vielfältige systematische Diskriminierung, Abholzung, verschiedene Formen 
des Rohstoffabbaus, die Klimakrise und den Verlust der biologischen Vielfalt be-
droht. An vielen Orten verschwindet ihre Lebensweise. Ihre Menschenrechte wer-
den bis heute grundlegend verletzt. Der Widerstand Indigener Völker gegen diese 
Bedrohungen wird ohne Weiteres kriminalisiert. Verteidiger*innen von Menschen- 
und Umweltrechten werden bedroht oder gar ermordet. Einige Regierungen setzen 
Polizei und Militär ein, um sie zu unterdrücken.

Ausgangssituation



4

6.	 Wir, Vertreter*innen Indigener Völker und verbündeter NGOs aus Thailand, Kaliman-
tan und Westpapua in Indonesien (Südostasien und Pazifik), der Demokratischen 
Republik Kongo (Afrika) sowie aus Kolumbien, Bolivien und Brasilien (Südamerika) 
kamen vom 20. bis 22. Oktober mit Vertreter*innen der Zivilgesellschaft, Wissen-
schaft und Politik aus Deutschland zusammen. 

7.	 Wir konnten in sieben Sprachen miteinander kommunizieren, dank der Unterstüt-
zung professioneller Dolmetscher*innen. Aus drei bzw. vier Kontinenten zusammen-
zukommen, zuzuhören, sich auszutauschen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede 
zu identifizieren, zu planen und zu feiern – das war für alle Teilnehmer*innen der 
große Reiz und die Freude dieses Treffens. 

8.	 Dieses Treffen ist Teil eines gemeinsamen Prozesses, der seit 2023 von Misereor, 
dem Westpapua-Netzwerk in Deutschland und dem Asia Indigenous Peoples Pact 
(AIPP) mit Sitz in Thailand initiiert wurde. Nach mehreren digitalen Formaten war 
dies das erste persönliche Treffen. Dieses Positionspapier wurde in einem partizi-
pativen Prozess entwickelt, der die Essenz unserer gemeinsamen Perspektiven ein-
fängt und gleichzeitig die Komplexität und Nuancen berücksichtigt, die sich aus den 
unterschiedlichen kulturellen Kontexten und Sprachen ergeben. Es spiegelt unser 
kollektives Verständnis der gemeinsamen Herausforderungen und möglichen Hand-
lungsansätze wider.

Sieben Sprachen, ein Ziel:
Brücken bauen zwischen
Indigenen Völkern und der 
deutschen Zivilgesellschaft



5

9.	 Während dieses interkontinentalen Dialogs haben wir fünf gemeinsame Kernan-
liegen identifiziert, die für uns teilnehmende Vertreter*innen Indigener Völker von 
höchster Relevanz sind:

Alles ist miteinander verbunden:
Unser indigenes Wissen als ein Weg zu globaler Nachhaltigkeit

10.	 In Bezug auf die Welt um uns herum sagen wir Indigene Völker: „Alles ist mit allem 
verbunden.“ Wir verstehen das menschliche Leben als Teil alles Lebendigen, eines 
großen und miteinander eng verbundenen Ganzen, nicht als etwas Getrenntes oder 
Gegensätzliches. Mit unseren Sprachen, Körpern, Symbolen und Ritualen schützen 
und verteidigen wir unsere Territorien. Traditionell heilen wir Krankheiten mit Medizin 
aus dem Wald. Wir tragen durch unsere Wissenssysteme, Kosmologien und Spiritu-
alitäten kulturell, ökologisch, sozial und wirtschaftlich zum Wohlergehen aller Men-
schen und Lebewesen bei. Wir betonen unsere Rolle als Hüter*innen der biologischen 
Vielfalt.

11.	 Unser Verständnis der gegenseitigen Verbundenheit und Abhängigkeit alles Leben-
digen bietet wertvolle Perspektiven für die globale Nachhaltigkeit. Unser Verständ-
nis der tropischen Wälder und unsere kontinuierliche Präsenz in unseren Territorien 
machen uns zu strategischen Akteur*innen für den Klima- und Biodiversitätsschutz. 
Ferner verfügen wir Indigene Völker über Wissen, das für den Schutz der Ökosysteme 
und die Wiederherstellung des Gleichgewichts von entscheidender Bedeutung ist. 
Der Einbezug dieses Wissens in die öffentliche Politik – durch die Zusammenarbeit mit 
indigenen Behörden, Schutzbeauftragten und kommunalen Überwachungsgruppen 
– ist nicht nur strategisch wichtig für eine nachhaltige Umwelt- und Territorialpolitik, 
sondern auch unerlässlich für unser kollektives Überleben als Menschheit.

Territorium, Identität, Macht:
Indigene Völker fordern Selbstbestimmung und Selbstverwaltung

12.	 Die staatliche Anerkennung unserer Landrechte in Form indigener Territorien sowie 
die Selbstbestimmung und Selbstverwaltung in diesen Territorien sind grundlegen-
de Voraussetzungen für die Erhaltung unserer Lebensgrundlagen und damit auch 
unserer Identitäten und Kulturen. Wir betonen die Notwendigkeit der rechtlichen 
Anerkennung indigener Identitäten und kollektiver Rechte sowie einer qualifizierten 
politischen Vertretung, um unsere berechtigten Interessen und Bedürfnisse zur Gel-
tung bringen und in politische Prozesse einbringen zu können. 

13.	 Eine starke Lobby, globale Vernetzung und der Austausch zwischen indigenen Or-
ganisationen sind unerlässlich, um gemeinsame Strategien zu entwickeln und poli-
tische Anerkennung und Handlungsfähigkeit zu erlangen. Angesichts der gezielten 
Versuche von Staaten und Unternehmen, unsere Gemeinschaften zu spalten und 
unseren Widerstand zu schwächen, ist es von entscheidender Bedeutung, dass 

Fünf zentrale
Herausforderungen

1

2



6

wir uns autonom organisieren und traditionelle Vermittlungs- und Dialogstrukturen 
stärken. Politische Vertretung befähigt unsere Gemeinschaften darüber hinaus, sich 
wirksam für unsere Rechte einzusetzen. 

14.	 Der direkte Zugang zu Klimafinanzierungen auf Grundlage vorheriger und vollständi-
ger Information sowie gerechter Verträge ist der Schlüssel zur Gewährleistung ech-
ter territorialer Autonomie und zur Stärkung unserer Selbstverwaltung. Alle Formen 
der Finanzierung von Initiativen zum Schutz des Lebens Indigener Völker und des 
Regenwaldes müssen die kulturelle Identität eines jeden Indigenen Volkes respek-
tieren. 

Verteidigung von Land, Leben und Klima: 
Indigener Widerstand gegen Abholzung, Extraktivismus 
und Falsche Lösungen

15.	 Obwohl wir Indigenen Völker am wenigsten zum Klimawandel beitragen, zahlen 
wir einen unverhältnismäßig hohen Preis für dessen Auswirkungen. Wir sind auf-
grund mehrfacher systematischer Diskriminierung, Vertreibung, der vom Menschen 
verursachten Klimakrise, falschen Klimaschutzlösungen und des Verlusts der bio-
logischen Vielfalt im Durchschnitt einem höheren Armutsrisiko ausgesetzt. Die Ent-
waldung und die globale Klimakrise bedrohen in erster Linie unsere Ernährungs-
sicherheit und Gesundheit: Dürren, Überschwemmungen und Stürme machen das 
Sammeln, Fischen, Jagen, Säen und Ernten unvorhersehbar. Die anhaltende Ent-
waldung und Waldbrände stellen eine ernsthafte Bedrohung für die tropischen Re-
genwälder dar und gefährden deren wichtige ökologische Funktionen als Kohlen-
stoffsenken und Wasserreservoirs. So ist beispielsweise Amazonien in Gefahr, zu 
einer Steppe zu verkommen. Auf diese Weise drohen unsere Lebensräume unwie-
derbringlich verloren zu gehen. Wir streben nach weltweiter Anerkennung unserer 
Beiträge zum Klimaschutz – eine Anerkennung, die uns allzu oft verweigert oder 
abgesprochen wird – und wir setzen uns weiterhin auf internationalen Plattformen 
wie der COP 30 in Belém, Brasilien für unsere Rechte ein. 

16.	 Unsere territoriale Souveränität wird durch staatliche Eingriffe zusätzlich aktiv ein-
geschränkt. Invasive Naturschutzprogramme, Infrastrukturprojekte und Landerwerb 
im Rahmen des Emissionshandels bedrohen unsere Lebensräume – und damit un-
sere Lebensgrundlagen – erheblich.

17.	 Extraktivismus in Form von Ausbeutung der Natur durch Abholzung, Agrarindust-
rie und Bergbau ist eine weitere Katastrophe, die zur Umweltzerstörung führt und 
weltweit unsere Lebensgrundlagen bedroht. Nationale und transnationale Agrar-
unternehmen zerstören gerodete Flächen innerhalb weniger Jahre durch Monokul-
turen (z. B. Soja, Ölpalmen) und extensive Viehzucht. Legaler und illegaler Bergbau                   
(z. B. Öl, Kohle, Gas, Metalle und Seltene Erden) zerstört und vergiftet fruchtbares 
Land, Wälder, Flüsse und Meere. Pharmakonzerne patentieren das genetische Ma-
terial von Heilpflanzen und enteignen unser traditionelles Wissen.

18.	 Diese Praktiken werfen für uns als Indigene Völker dringende Fragen auf. Respektie-
ren und erfüllen Regierungen und Unternehmen wirklich unsere Rechte, einschließ-
lich unserer Menschenrechte und den Schutz unserer natürlichen Lebensgrundla-
gen? Wer übernimmt die Verantwortung für die durch die Klimakrise verursachten 
Verluste und Schäden – Schäden, von denen unsere Gemeinschaften unverhältnis-
mäßig stark betroffen sind? Auf welche Weise können wir einen unmittelbaren Zu-

3



7

gang zu Klimafinanzierungen sicherstellen und aktiv sowie wirkungsvoll an einer 
gerechten Umgestaltung hin zu mehr Klimagerechtigkeit mitwirken? Und welche 
spirituellen, sozialen und wirtschaftlichen Alternativen können wir anbieten, um 
der zerstörerischen Logik des extraktivistischen Entwicklungsmodells entgegenzu-
wirken? 

Keine Klimagerechtigkeit ohne Geschlechtergerechtigkeit:
Indigene Frauen als Säulen des Wandels 

19.	 Mobilisierung und Förderung indigener Widerstandsbewegungen sind zunehmend 
untrennbar mit der Führungsrolle und den Stimmen indigener Frauen verbunden. In 
Kämpfen um Wälder, Land und Territorien haben sich indigene Frauen als wichtige 
Organisatorinnen, Friedensstifterinnen und Verteidigerinnen der kollektiven Rechte 
unserer Völker hervorgetan. Unabhängig von der Art des Konflikts – ob zwischen 
sesshaften Bauern und Hirten, bei Auseinandersetzungen um Wasserressourcen 
oder insbesondere bei Streitigkeiten um die Sicherung der Lebensgrundlagen – 
sind Frauen Teil der Lösungsfindung.

20.	 Die Führungsrolle von Frauen geht über traditionelle Rollen hinaus und verbindet 
Generationen, indem sie Kinder, Jugendliche und Ältere aktiv in generationsüber-
greifende Bewegungen einbezieht. Frauen fördern die Widerstandsfähigkeit der Ge-
meinschaften und die Weitergabe von Wissen. Strukturelle Ungleichheiten zwischen 
den Geschlechtern schränken jedoch weiterhin das Potenzial von Frauen ein. Indi-
gene Frauen und Mädchen sehen sich nach wie vor mit systemischen und oft über-
sehenen Hindernissen konfrontiert, wie diskriminierende Normen, geschlechtsspe-
zifischer Gewalt, politischer Ausgrenzung und eingeschränktem Zugang zu Land, 
Bildung und finanziellen Ressourcen. Insbesondere der Ausschluss vom Landbesitz 
hat erhebliche wirtschaftliche Folgen, da dieser in vielen ländlichen Gebieten die 
einzige Einkommensquelle darstellt.

21.	 Diese Ungerechtigkeiten marginalisieren nicht nur Frauen, sondern schwächen 
auch die kollektive Kraft unserer indigenen Bewegungen insgesamt. Die Förderung 
der Geschlechtergleichstellung im Rahmen des Widerstands der Indigenen Völker 
bedeutet daher, dass Frauen nicht nur Teilnehmerinnen, sondern auch Entschei-
dungsträgerinnen sind. Als solche verfügen sie über die Ressourcen, die Sicherheit 
und die Anerkennung, die für einen transformativen Wandel erforderlich sind. Um 
dieses Potential zu entfalten, ist die Sicherheit von Frauen und weiblichen Vertre-
terinnen sozialer Bewegungen und der Kirchen bzw. Religionen eine unverhandel-
bare Voraussetzung. Die Förderung der Führungsrolle von Frauen in der indigenen 
Regierungsführung, der Klimagerechtigkeit und der Verteidigung des Territoriums ist 
nicht nur eine Frage der Repräsentation, sondern eine Voraussetzung für Gerechtig-
keit, Nachhaltigkeit und die vollständige Verwirklichung der Selbstbestimmung der 
Indigenen Völker.

Von der Anerkennung zur Umsetzung:
Verteidigung der Rechte Indigener Völker in Fragilen Demokratien

22.	 Die Anerkennung der Würde und der Rechte aller Menschen sowie regelbasierte na-
tionale und internationale Politik sind die Grundlage für ein friedliches Zusammen-
leben. Darüber hinaus ist der Schutz Indigener Völker in internationalen Menschen-
rechtsrahmen verankert. Wir dürfen nicht aufgrund unserer Traditionen diskriminiert 

4

5



8

werden und haben das Recht auf freie, vorherige und informierte Zustimmung bei 
allen Anliegen, die uns betreffen (UNDRIP 2007, ILO 169). Dennoch werden unse-
re Rechte nach wie vor in großem Umfang verletzt. In vielen Ländern missachten 
autoritäre Führer*innen demokratische Prinzipien und den Schutz von Minder-
heiten. Die Verteidigung unserer indigenen Rechte stärkt die Demokratie, schützt 
die natürlichen Ressourcen, fördert die Ernährungssouveränität und bleibt daher 
für das Streben nach einer gerechten und nachhaltigen Welt von entscheidender 
Bedeutung.

23.	 Ein übergreifendes und globales Problem, das unser Leben in Regenwaldregionen 
bedroht, ist der mangelnde rechtliche Schutz indigener Gruppen bzw. die unzurei-
chende Umsetzung dieses Schutzes. Darüber hinaus ist die Straflosigkeit für Straf-
taten gegen Indigene Völker in vielen Ländern weit verbreitet.

24.	 Während formelle Landrechte für das Überleben unserer Völker von zentraler Be-
deutung sind, gibt es mehrere Länder, in denen Landtitel oft nicht dauerhaft oder 
rechtlich gesichert sind. Selbst in Ländern, in denen kollektive Landrechte verfas-
sungsrechtlich anerkannt sind, mangelt es in der Praxis häufig an der Umsetzung.

25.	 Eine Form des Widerstands gegen solche Eingriffe von außen sind selbstorganisierte 
Mechanismen Indigener Völker zum Schutz ihrer Territorien und des Lebens. Diese 
Mechanismen dienen dazu, Verletzungen unserer Landrechte und die Ausbeutung 
unserer natürlichen Lebensgrundlagen zu dokumentieren und darüber berichten zu 
können. Wächter*innen sind zumeist in der Autorität der Vorfahren verwurzelt und 
in die lokale Regierungsführung eingebunden.



26.	 Nach internationalem Recht müssen unsere Menschenrechte und unsere Indigenen 
Rechte auf Selbstbestimmung respektiert werden. Wir fordern, dass internationale 
Verpflichtungen in politischen Maßnahmen und Ressourcen zum Ausdruck kom-
men, die die spezifischen Kontexte und Bedürfnisse von Indigenen Völkern nicht 
nur in tropischen Regenwäldern, sondern weltweit berücksichtigen.

27.	 Nationale und transnationale Unternehmen müssen die UN-Leitprinzipien für Wirt-
schaft und Menschenrechte sowie die OECD-Leitsätze für multinationale Unterneh-
men anerkennen und respektieren. Sie dürfen sich nicht an Aktivitäten beteiligen, 
die Menschenrechte und Indigene Rechte verletzen. Sie müssen transparente Kon-
sultationen und Zustimmung sicherstellen, Schäden vermeiden und wiedergutma-
chen sowie internationale Standards und nationale Gesetze einhalten.

28.	 Wir rufen die Zivilgesellschaft weltweit dazu auf, unsere Rechte zu schützen und de-
ren Umsetzung einzufordern. Wir appellieren dringend an die Zivilgesellschaft, das 
Bewusstsein für unsere Anliegen zu schärfen und unsere Selbstbestimmung und die 
Erhaltung unserer Lebensgrundlagen aktiv zu unterstützen – sowohl lokal als auch 
global. Transkontinentale Vernetzung und internationale Solidarität innerhalb der 
Zivilgesellschaft sind Aufgaben und Ressourcen, die genutzt werden können, um 
destruktive Machtstrukturen zunehmend zu überwinden.

Politik, Wirtschaft
und Zivilgesellschaft Welt-
weit müssen unsere Indigenen 
Rechte wahren

9



29.	 Wir treten in eine neue Phase der Eigenverantwortung für dieses interkontinenta-
le Netzwerk ein, das wir aufbauen wollen. Während der Prozess ursprünglich von 
AIPP, Misereor und dem Westpapua-Netzwerk geleitet wurde – unter Einbeziehung 
von Repräsentant*innen und Organisationen aus den drei großen tropischen Regen-
waldregionen –, übernehmen wir als indigene Vertreter*innen nun die Führung bei 
der Gestaltung der künftigen Zusammenarbeit. Wir verbinden und stärken beste-
hende Kapazitäten und Netzwerke in unserem gemeinsamen Kampf für ein Leben 
in Würde und Gerechtigkeit. Gestärkt durch diesen Prozess und bereichert durch 
gegenseitiges Lernen sind wir nun besser gerüstet, unsere Arbeit voranzutreiben, 
sowohl (1) in unseren jeweiligen lokalen Kontexten als auch (2) durch gemeinsame 
Anstrengungen über Länder und Kontinente hinweg.

Nächste Schritte
nach diesem trans-
kontinentalen tropischen
Regenwald-Dialog

10

Herausgeber
Bischöfliches Hilfswerk
Misereor e. V.
Aachen, November 2025

Mozartstraße 9
52064 Aachen
Telefon:	0241 442 – 0
Telefax:	 0241 442 – 188
E-Mail: postmaster@misereor.de

Redaktion
Dr. Markus Büker
Selina Wiredu

Grafische Gestaltung
Anja Hammers

Impressum


