Foto: Regina Reinart/Misereor

Positionspapier

Aufbau eines
transkontinentalen Netzwerks
zum Schutz des Lebens
Indigener Volker in den
tropischen Regenwdldern
Sidamerikas, Afrikas

und Asiens

== =
| 4 ':\\ -
v‘ '1 S
[/ 9
b 4
| "
i !
:
] i
i 4
! ’
‘ 4
i

- misereor

GEMEINSAM GLOBAL GERECHT



Kontakt: tropenwalddialog@misereor.de

Teilnehmende Organisationen

Nurani Perempuan

Indonesien (Kalimantan)

SOLIDARITE

POURLA

PROMOTION

bis
FEMMES
AUTOCHTONES

A & sl
. o
C
-
L

Fucai

Nuestro centro es la periferia

Kolumbien
CRBILD,,
o+ %
CEJIS &)
. >
CENTRO DE ESTUDIOS JURIDICOS 2%
E INVESTIGACION SOCIAL /)ﬂﬁ\
Bolivien

AN, i P a&- );
4 olaalt
[ «gAY \ N“‘W

Fundo Indigena do Amazénia Brasileira
FOIRN
Brasilien

Begleitende Organisationen

f)}()
A

> &

T
N2

misereor i/

GEMEINSAM GLOBAL GERECHT



Ausgangssituation

1. Rund5.000 Indigene Volkerleben in etwa 90 Landern weltweit — geschétzte 476 Milli-
onenindigene oderautochthone Menschen. Etwa 25 Prozent der Landflache der Erde
werden von indigenen Gemeinschaften bewohnt und genutzt. Viele Indigene Volker
leben in (sub)tropischen Regenwildern, die den gréfiten Teil der weltweiten Arten-
vielfalt beherbergen. Diese Okosysteme spielen eine entscheidende Rolle fiir die Sta-
bilitat des globalen Klimas. Wenn Indigene Vélker in Stadte abwandern, kniipfen sie
oft Verbindungen zu beiden Welten, den Waldern und dem stadtischen Leben.

2. Die drei groBten zusammenhdngenden Regenwaldregionen befinden sich in Ama-
zonien (Siidamerika), im Kongobecken (Afrika) sowie in Indonesien und Thailand
(Asien). Das Uberleben der gesamten Menschheit ist mit dem Erhalt dieser tropi-
schen Walder verbunden.

3. Derinternationale Rahmen fiir den Schutz der Rechte Indigener Vélker

wird geschaffen durch:

— den Internationalen Pakt tiber Biirgerliche und Politische Rechte (ICCPR, 1966), Art.
27. Er schiitzt die Rechte von Minderheiten, einschlieBlich die Rechte Indigener
Volker, insbesondere das Recht auf ihre eigene Kultur, Religion und Sprache,

- das ILO-Ubereinkommen 169 (1989). Es regelt Landrechte, die Beteiligung an Ent-
scheidungsprozessen, den Schutz der Kultur und das Verbot von Diskriminierung,

— das Standige Forum der Vereinten Nationen fiir indigene Angelegenheiten (UN-
PFll, 2000),

— den Sonderberichterstatter fiir die Rechte Indigener Volker (2001),

— die Erkldrung der Vereinten Nationen tber die Rechte Indigener Vélker (UNDRIP,
2007). Sie fordert das Recht auf Selbstbestimmung, Landrechte, kulturelle Iden-
titat, Bildung, Gesundheit und das Recht auf freie, vorherige und informierte Zu-
stimmung (FPIC) bei allen Projekten, die Gebiete Indigener Volker betreffen,

— den Expert*innenmechanismus der Vereinten Nationen fiir die Rechte Indigener
Volker (EMRIP). Dieser berdt den UN-Menschenrechtsrat in Fragen der Rechte In-
digener Volker. Er unterstiitzt die Mitgliedstaaten bei der Verwirklichung der Ziele
der UNDRIP.

4. Indigene Volker — und andere Bewohner*innen der drei tropischen Regenwaldre-
gionen — sind existenziellen Bedrohungen ausgesetzt, die in erster Linie auf das
vorherrschende globale Wohlstandsmodell zuriickzufiihren sind. Die Lebens- und
Produktionsweise dieses Modells basieren auf einem Hunger nach Ressourcen, der
zur Ausbeutung und Zerstérung von Mensch und Natur fiihrt. Dahinter stehen diskri-
minierende Denkweisen, die globale Ungerechtigkeiten legitimieren und verstarken:
Rassismus, Sexismus, Patriarchat und der vorherrschende Kapitalismus.

5. Die Lebensweisen Indigener Volker und die Regenwadlder als ihr Lebensraum sind
durch vielfdltige systematische Diskriminierung, Abholzung, verschiedene Formen
des Rohstoffabbaus, die Klimakrise und den Verlust der biologischen Vielfalt be-
droht. An vielen Orten verschwindet ihre Lebensweise. Ihre Menschenrechte wer-
den bis heute grundlegend verletzt. Der Widerstand Indigener Vilker gegen diese
Bedrohungen wird ohne Weiteres kriminalisiert. Verteidiger*innen von Menschen-
und Umweltrechten werden bedroht oder gar ermordet. Einige Regierungen setzen
Polizei und Militar ein, um sie zu unterdriicken.



Sieben Sprachen, ein Ziel:
Briicken bauen zwischen
Indigenen Vélkern und der
deutschen Zivilgesellschaft

6.  Wir, Vertreter*innen Indigener Volker und verbiindeter NGOs aus Thailand, Kaliman-
tan und Westpapua in Indonesien (Siidostasien und Pazifik), der Demokratischen
Republik Kongo (Afrika) sowie aus Kolumbien, Bolivien und Brasilien (Stidamerika)
kamen vom 20. bis 22. Oktober mit Vertreter*innen der Zivilgesellschaft, Wissen-
schaft und Politik aus Deutschland zusammen.

7.  Wir konnten in sieben Sprachen miteinander kommunizieren, dank der Unterstiit-
zung professioneller Dolmetscher*innen. Aus drei bzw. vier Kontinenten zusammen-
zukommen, zuzuhdéren, sich auszutauschen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede
zu identifizieren, zu planen und zu feiern — das war fiir alle Teilnehmer*innen der
grof3e Reiz und die Freude dieses Treffens.

8. Dieses Treffen ist Teil eines gemeinsamen Prozesses, der seit 2023 von Misereor,
dem Westpapua-Netzwerk in Deutschland und dem Asia Indigenous Peoples Pact
(AIPP) mit Sitz in Thailand initiiert wurde. Nach mehreren digitalen Formaten war
dies das erste personliche Treffen. Dieses Positionspapier wurde in einem partizi-
pativen Prozess entwickelt, der die Essenz unserer gemeinsamen Perspektiven ein-
fangt und gleichzeitig die Komplexitdt und Nuancen beriicksichtigt, die sich aus den
unterschiedlichen kulturellen Kontexten und Sprachen ergeben. Es spiegelt unser
kollektives Verstandnis der gemeinsamen Herausforderungen und méglichen Hand-
lungsansatze wider.



Fiinf zentrale
Herausforderungen

10.

11.

12.

13.

Wahrend dieses interkontinentalen Dialogs haben wir fiinf gemeinsame Kernan-
liegen identifiziert, die fiir uns teilnehmende Vertreter*innen Indigener Volker von
hdchster Relevanz sind:

Alles ist miteinander verbunden:
Unser indigenes Wissen als ein Weg zu globaler Nachhaltigkeit

In Bezug auf die Welt um uns herum sagen wir Indigene Volker: ,,Alles ist mit allem
verbunden.“ Wir verstehen das menschliche Leben als Teil alles Lebendigen, eines
grofen und miteinander eng verbundenen Ganzen, nicht als etwas Getrenntes oder
Gegensatzliches. Mit unseren Sprachen, Korpern, Symbolen und Ritualen schiitzen
und verteidigen wir unsere Territorien. Traditionell heilen wir Krankheiten mit Medizin
aus dem Wald. Wir tragen durch unsere Wissenssysteme, Kosmologien und Spiritu-
alitaten kulturell, 6kologisch, sozial und wirtschaftlich zum Wohlergehen aller Men-
schen und Lebewesen bei. Wir betonen unsere Rolle als Hiiter*innen der biologischen
Vielfalt.

Unser Verstandnis der gegenseitigen Verbundenheit und Abhangigkeit alles Leben-
digen bietet wertvolle Perspektiven fiir die globale Nachhaltigkeit. Unser Verstand-
nis der tropischen Walder und unsere kontinuierliche Prasenz in unseren Territorien
machen uns zu strategischen Akteur*innen fiir den Klima- und Biodiversitatsschutz.
Fernerverfiigen wir Indigene Vélker iiber Wissen, das fiir den Schutz der Okosysteme
und die Wiederherstellung des Gleichgewichts von entscheidender Bedeutung ist.
DerEinbezugdiesesWissensindie 6ffentliche Politik—durch dieZusammenarbeit mit
indigenen Behérden, Schutzbeauftragten und kommunalen Uberwachungsgruppen
—ist nicht nur strategisch wichtig fiir eine nachhaltige Umwelt- und Territorialpolitik,
sondern auch unerlésslich fiir unser kollektives Uberleben als Menschheit.

Territorium, Identitat, Macht:
Indigene Vilker fordern Selbstbestimmung und Selbstverwaltung

Die staatliche Anerkennung unserer Landrechte in Form indigener Territorien sowie
die Selbstbestimmung und Selbstverwaltung in diesen Territorien sind grundlegen-
de Voraussetzungen fiir die Erhaltung unserer Lebensgrundlagen und damit auch
unserer ldentitdten und Kulturen. Wir betonen die Notwendigkeit der rechtlichen
Anerkennung indigener Identitdaten und kollektiver Rechte sowie einer qualifizierten
politischen Vertretung, um unsere berechtigten Interessen und Bediirfnisse zur Gel-
tung bringen und in politische Prozesse einbringen zu kénnen.

Eine starke Lobby, globale Vernetzung und der Austausch zwischen indigenen Or-
ganisationen sind unerldsslich, um gemeinsame Strategien zu entwickeln und poli-
tische Anerkennung und Handlungsfahigkeit zu erlangen. Angesichts der gezielten
Versuche von Staaten und Unternehmen, unsere Gemeinschaften zu spalten und
unseren Widerstand zu schwaéchen, ist es von entscheidender Bedeutung, dass



14.

15.

16.

17.

18.

wir uns autonom organisieren und traditionelle Vermittlungs- und Dialogstrukturen
starken. Politische Vertretung befahigt unsere Gemeinschaften dariiber hinaus, sich
wirksam fiir unsere Rechte einzusetzen.

Der direkte Zugang zu Klimafinanzierungen auf Grundlage vorheriger und vollstéandi-
ger Information sowie gerechter Vertrdge ist der Schliissel zur Gewahrleistung ech-
ter territorialer Autonomie und zur Starkung unserer Selbstverwaltung. Alle Formen
der Finanzierung von Initiativen zum Schutz des Lebens Indigener Volker und des
Regenwaldes miissen die kulturelle Identitdt eines jeden Indigenen Volkes respek-
tieren.

Verteidigung von Land, Leben und Klima:
Indigener Widerstand gegen Abholzung, Extraktivismus
und Falsche Lésungen

Obwohl wir Indigenen Vilker am wenigsten zum Klimawandel beitragen, zahlen
wir einen unverhadltnismafig hohen Preis fiir dessen Auswirkungen. Wir sind auf-
grund mehrfacher systematischer Diskriminierung, Vertreibung, der vom Menschen
verursachten Klimakrise, falschen Klimaschutzlésungen und des Verlusts der bio-
logischen Vielfalt im Durchschnitt einem hoheren Armutsrisiko ausgesetzt. Die Ent-
waldung und die globale Klimakrise bedrohen in erster Linie unsere Erndhrungs-
sicherheit und Gesundheit: Diirren, Uberschwemmungen und Stiirme machen das
Sammeln, Fischen, Jagen, Sden und Ernten unvorhersehbar. Die anhaltende Ent-
waldung und Waldbrdnde stellen eine ernsthafte Bedrohung fiir die tropischen Re-
genwdlder dar und gefahrden deren wichtige 6kologische Funktionen als Kohlen-
stoffsenken und Wasserreservoirs. So ist beispielsweise Amazonien in Gefahr, zu
einer Steppe zu verkommen. Auf diese Weise drohen unsere Lebensrdume unwie-
derbringlich verloren zu gehen. Wir streben nach weltweiter Anerkennung unserer
Beitrage zum Klimaschutz — eine Anerkennung, die uns allzu oft verweigert oder
abgesprochen wird — und wir setzen uns weiterhin auf internationalen Plattformen
wie der COP 30 in Belém, Brasilien flir unsere Rechte ein.

Unsere territoriale Souveranitat wird durch staatliche Eingriffe zusatzlich aktiv ein-
geschrankt. Invasive Naturschutzprogramme, Infrastrukturprojekte und Landerwerb
im Rahmen des Emissionshandels bedrohen unsere Lebensrdaume — und damit un-
sere Lebensgrundlagen — erheblich.

Extraktivismus in Form von Ausbeutung der Natur durch Abholzung, Agrarindust-
rie und Bergbau ist eine weitere Katastrophe, die zur Umweltzerstorung fiihrt und
weltweit unsere Lebensgrundlagen bedroht. Nationale und transnationale Agrar-
unternehmen zerstéren gerodete Flachen innerhalb weniger Jahre durch Monokul-
turen (z. B. Soja, Olpalmen) und extensive Viehzucht. Legaler und illegaler Bergbau
(z. B. Ol, Kohle, Gas, Metalle und Seltene Erden) zerstdrt und vergiftet fruchtbares
Land, Walder, Flisse und Meere. Pharmakonzerne patentieren das genetische Ma-
terial von Heilpflanzen und enteignen unser traditionelles Wissen.

Diese Praktiken werfen fiir uns als Indigene Volker dringende Fragen auf. Respektie-
ren und erfiillen Regierungen und Unternehmen wirklich unsere Rechte, einschlief3-
lich unserer Menschenrechte und den Schutz unserer natiirlichen Lebensgrundla-
gen? Wer ibernimmt die Verantwortung fiir die durch die Klimakrise verursachten
Verluste und Schaden — Schadden, von denen unsere Gemeinschaften unverhaltnis-
mafig stark betroffen sind? Auf welche Weise kdnnen wir einen unmittelbaren Zu-



19.

20.

21.

22.

gang zu Klimafinanzierungen sicherstellen und aktiv sowie wirkungsvoll an einer
gerechten Umgestaltung hin zu mehr Klimagerechtigkeit mitwirken? Und welche
spirituellen, sozialen und wirtschaftlichen Alternativen kénnen wir anbieten, um
der zerstorerischen Logik des extraktivistischen Entwicklungsmodells entgegenzu-
wirken?

Keine Klimagerechtigkeit ohne Geschlechtergerechtigkeit:
Indigene Frauen als Sdulen des Wandels

Mobilisierung und Férderung indigener Widerstandsbewegungen sind zunehmend
untrennbar mit der Fiihrungsrolle und den Stimmen indigener Frauen verbunden. In
Kampfen um Walder, Land und Territorien haben sich indigene Frauen als wichtige
Organisatorinnen, Friedensstifterinnen und Verteidigerinnen der kollektiven Rechte
unserer Volker hervorgetan. Unabhéangig von der Art des Konflikts — ob zwischen
sesshaften Bauern und Hirten, bei Auseinandersetzungen um Wasserressourcen
oder insbesondere bei Streitigkeiten um die Sicherung der Lebensgrundlagen —
sind Frauen Teil der Losungsfindung.

Die Fiihrungsrolle von Frauen geht iiber traditionelle Rollen hinaus und verbindet
Generationen, indem sie Kinder, Jugendliche und Altere aktiv in generationsiiber-
greifende Bewegungen einbezieht. Frauen fordern die Widerstandsfahigkeit der Ge-
meinschaften und die Weitergabe von Wissen. Strukturelle Ungleichheiten zwischen
den Geschlechtern schranken jedoch weiterhin das Potenzial von Frauen ein. Indi-
gene Frauen und Maddchen sehen sich nach wie vor mit systemischen und oft iiber-
sehenen Hindernissen konfrontiert, wie diskriminierende Normen, geschlechtsspe-
zifischer Gewalt, politischer Ausgrenzung und eingeschranktem Zugang zu Land,
Bildung und finanziellen Ressourcen. Insbesondere der Ausschluss vom Landbesitz
hat erhebliche wirtschaftliche Folgen, da dieser in vielen landlichen Gebieten die
einzige Einkommensquelle darstellt.

Diese Ungerechtigkeiten marginalisieren nicht nur Frauen, sondern schwdchen
auch die kollektive Kraft unserer indigenen Bewegungen insgesamt. Die Férderung
der Geschlechtergleichstellung im Rahmen des Widerstands der Indigenen Volker
bedeutet daher, dass Frauen nicht nur Teilnehmerinnen, sondern auch Entschei-
dungstrdgerinnen sind. Als solche verfiigen sie {iber die Ressourcen, die Sicherheit
und die Anerkennung, die fiir einen transformativen Wandel erforderlich sind. Um
dieses Potential zu entfalten, ist die Sicherheit von Frauen und weiblichen Vertre-
terinnen sozialer Bewegungen und der Kirchen bzw. Religionen eine unverhandel-
bare Voraussetzung. Die Forderung der Fiihrungsrolle von Frauen in der indigenen
Regierungsfiihrung, der Klimagerechtigkeit und der Verteidigung des Territoriums ist
nicht nur eine Frage der Reprdsentation, sondern eine Voraussetzung fiir Gerechtig-
keit, Nachhaltigkeit und die vollstandige Verwirklichung der Selbstbestimmung der
Indigenen Vélker.

Von der Anerkennung zur Umsetzung:
Verteidigung der Rechte Indigener Vilker in Fragilen Demokratien

Die Anerkennung der Wiirde und der Rechte aller Menschen sowie regelbasierte na-
tionale und internationale Politik sind die Grundlage fiir ein friedliches Zusammen-
leben. Dariiber hinaus ist der Schutz Indigener Vélker in internationalen Menschen-
rechtsrahmen verankert. Wir diirfen nicht aufgrund unserer Traditionen diskriminiert



23.

24,

25.

werden und haben das Recht auf freie, vorherige und informierte Zustimmung bei
allen Anliegen, die uns betreffen (UNDRIP 2007, ILO 169). Dennoch werden unse-
re Rechte nach wie vor in grolem Umfang verletzt. In vielen Landern missachten
autoritdre Fiuhrer*innen demokratische Prinzipien und den Schutz von Minder-
heiten. Die Verteidigung unserer indigenen Rechte starkt die Demokratie, schiitzt
die natiirlichen Ressourcen, fordert die Erndhrungssouveranitat und bleibt daher
fur das Streben nach einer gerechten und nachhaltigen Welt von entscheidender
Bedeutung.

Ein Ubergreifendes und globales Problem, das unser Leben in Regenwaldregionen
bedroht, ist der mangelnde rechtliche Schutz indigener Gruppen bzw. die unzurei-
chende Umsetzung dieses Schutzes. Dariiber hinaus ist die Straflosigkeit fiir Straf-
taten gegen Indigene Vélker in vielen Landern weit verbreitet.

Wiahrend formelle Landrechte fiir das Uberleben unserer Vélker von zentraler Be-
deutung sind, gibt es mehrere Lander, in denen Landtitel oft nicht dauerhaft oder
rechtlich gesichert sind. Selbst in Landern, in denen kollektive Landrechte verfas-
sungsrechtlich anerkannt sind, mangelt es in der Praxis hdufig an der Umsetzung.

Eine Form des Widerstands gegen solche Eingriffe von auen sind selbstorganisierte
Mechanismen Indigener Volker zum Schutz ihrer Territorien und des Lebens. Diese
Mechanismen dienen dazu, Verletzungen unserer Landrechte und die Ausbeutung
unserer natiirlichen Lebensgrundlagen zu dokumentieren und dariiber berichten zu
konnen. Wachter*innen sind zumeist in der Autoritdt der Vorfahren verwurzelt und
in die lokale Regierungsfiihrung eingebunden.



Politik, Wirtschaft

und Zivilgesellschaft Welt-
weit miissen unsere Indigenen
Rechte wahren

26.

27.

28.

Nach internationalem Recht miissen unsere Menschenrechte und unsere Indigenen
Rechte auf Selbstbestimmung respektiert werden. Wir fordern, dass internationale
Verpflichtungen in politischen Mafsnahmen und Ressourcen zum Ausdruck kom-
men, die die spezifischen Kontexte und Bediirfnisse von Indigenen Vélkern nicht
nurin tropischen Regenwaldern, sondern weltweit beriicksichtigen.

Nationale und transnationale Unternehmen miissen die UN-Leitprinzipien fiir Wirt-
schaft und Menschenrechte sowie die OECD-Leitsdtze fiir multinationale Unterneh-
men anerkennen und respektieren. Sie diirfen sich nicht an Aktivitdten beteiligen,
die Menschenrechte und Indigene Rechte verletzen. Sie miissen transparente Kon-
sultationen und Zustimmung sicherstellen, Schdaden vermeiden und wiedergutma-
chen sowie internationale Standards und nationale Gesetze einhalten.

Wir rufen die Zivilgesellschaft weltweit dazu auf, unsere Rechte zu schiitzen und de-
ren Umsetzung einzufordern. Wir appellieren dringend an die Zivilgesellschaft, das
Bewusstsein fiir unsere Anliegen zu scharfen und unsere Selbstbestimmung und die
Erhaltung unserer Lebensgrundlagen aktiv zu unterstiitzen — sowohl lokal als auch
global. Transkontinentale Vernetzung und internationale Solidaritat innerhalb der
Zivilgesellschaft sind Aufgaben und Ressourcen, die genutzt werden kénnen, um
destruktive Machtstrukturen zunehmend zu iiberwinden.



Nachste Schritte

nach diesem trans-
kontinentalen tropischen
Regenwald-Dialog

29. Wir treten in eine neue Phase der Eigenverantwortung fiir dieses interkontinenta-
le Netzwerk ein, das wir aufbauen wollen. Wahrend der Prozess urspriinglich von
AIPP, Misereor und dem Westpapua-Netzwerk geleitet wurde — unter Einbeziehung
von Reprdsentant*innen und Organisationen aus den drei gro3en tropischen Regen-
waldregionen —, ibernehmen wir als indigene Vertreter*innen nun die Fiihrung bei
der Gestaltung der kiinftigen Zusammenarbeit. Wir verbinden und starken beste-
hende Kapazitdten und Netzwerke in unserem gemeinsamen Kampf fiir ein Leben
in Wiirde und Gerechtigkeit. Gestarkt durch diesen Prozess und bereichert durch
gegenseitiges Lernen sind wir nun besser geriistet, unsere Arbeit voranzutreiben,
sowohl (1) in unseren jeweiligen lokalen Kontexten als auch (2) durch gemeinsame
Anstrengungen iiber Lander und Kontinente hinweg.

Herausgeber
Bischofliches Hilfswerk
Misereor e. V.

Aachen, November 2025

MozartstraBe 9

52064 Aachen

Telefon: 0241 442-0

Telefax: 0241 442-188

E-Mail: postmaster@misereor.de

Redaktion
Dr. Markus Biiker
Selina Wiredu

Grafische Gestaltung
Anja Hammers

10



