
 

 CARS 
Working Papers 
 
# 036 

Antiisraelisches  
Gefühlsregime  
 
Empörung und Empörungsabwehr 
im Antisemitismus und nach dem  
7. Oktober 

 
Johanna Bach 

2025 



2 

Abstract 
 
Antisemitismus drückt sich auf emotionaler 
Ebene nicht primär in „unbegründetem“ Hass 
aus. Er ist vor allem eine intersubjektive Praxis 
verfolgender, sich moralisch gerierender Empö-
rung, die mit einer vermeintlich legitimen Ver-
weigerung von Mitgefühl gegenüber jüdischem 
Leid einhergeht. Diese emotionale Dynamik ließ 
sich nach dem 7. Oktober 2023 in der sich for-
mierenden antiisraelischen Protestbewegung 
beobachten, die ihre ausbleibende Solidarität 
mit Jüdinnen und Juden im Namen der „Mensch-
lichkeit“ zu rechtfertigen suchte. Der Beitrag  
beleuchtet den Zusammenhang von Empörung 
und Empörungsabwehr im antiisraelischen  
Gefühlsregime der Protestbewegung und den 
Lustgewinn des moralischen Manichäismus ihres 
Antisemitismus. 
 
 
 

Die Autoren 
 
Johanna Bach promoviert an der Universität 
Passau zur Gefühlswelt des Antisemitismus und 
ist Mitherausgeberin von Vermeintliche Gründe – 
Ethik und Ethiken im Nationalsozialismus (Campus 
2020) sowie von Soziale Arbeit und Rechtsextremis-
mus (utb 2022).

  



3 

Antiisraelisches Gefühlsregime 
Empörung und Empörungsabwehr im Antisemitismus  
und nach dem 7. Oktober 
Von Johanna Bach

In ihrem Artikel „Wir, die Linke? Nicht mehr“ vom 
31.10.2023 beschreibt Eva Illouz in der Süddeut-
schen Zeitung eine doppelte Erschütterung:  
Zunächst ist da das Entsetzen über die Grausam-
keit der Massaker vom 7. Oktober und über die 
Verletzlichkeit der israelischen Sicherheit.  
Darüber hinaus bringt Illouz in dem Artikel auch 
ihre Erschütterung angesichts der emotionalen 
Reaktionen der globalen Linken zum Ausdruck: 
„Ich glaubte, dass das politische Lager, das am 
meisten von den Gräueltaten abgestoßen sein 
würde, meine eigenen Leute wären, die Linken.“ 
Stattdessen  
 
stand die Linke in einem erstaunlichen Widerspruch 
zu der Panik, der Angst und dem Schock, die die 
jüdische Welt erfasst haben. Sie war nicht nur 
gleichgültig gegenüber der tiefen Trauer und dem 
Grauen, sie hat auch diverse Strategien angeboten, 
um sie herunterzuspielen. (Illouz 2023) 
 
Illouz, die sich selbst als linke und regierungs- 
kritische Aktivistin in Israel seit vielen Jahren für 
eine Verständigung mit der palästinensischen 
Bevölkerung und gegen die rechte Regierung 
Benjamin Netanjahus einsetzt und sich dabei auf 
die Unterstützung großer Teile der globalen  
Linken verlassen konnte, sah sich plötzlich mit  
einer emotionalen und moralischen Diskrepanz 
konfrontiert, die sie als „fundamentalen Bruch“ 
erlebte; ein Trauma, das viele Jüdinnen und  
Juden mit der Erfahrung während und nach der 
Shoah verglichen und das auch damals von 
Überlebenden, u. a. von Hannah Arendt, ein-
drücklich beschrieben wurde.  
 
Arendt (1993) schildert in ihrem Essay Besuch in 
Deutschland von 1949 fast wortgleich jenen  
„Abgrund“, zu dem der gemeinsame moralische 

 
1 Galinski überlebte Auschwitz und war u. a. erster Nachkriegsvorsitzender der Jüdischen Gemeinde Berlin. 

Boden angesichts „offensichtlicher Herzlosig-
keit“ und eines „allgemeinen Gefühlsmangels“ 
geworden war. Die Hoffnung der überlebenden 
Jüdinnen und Juden, „daß das Ausmaß der  
Verbrechen jedem Antisemitismus den Boden 
entziehen und sich, wie Heinz Galinski1 es for- 
mulierte, ‚eine Welt auftun [würde], in der  
Menschenliebe und Verständnis unter den  
Völkern herrschen werde‘“, wurde damit bitter 
enttäuscht (Bergmann 2001: 191). „Bisher dachte 
ich“, so schreibt auch Illouz in Reaktion auf den 
7. Oktober, „dass solche Verbrechen eine  
moralische Gemeinschaft stiften“ (Illouz 2023).  
Stattdessen taten sich gerade innerhalb der glo-
balen Linken kaum zu überbrückende Gräben 
auf, und die Taten der Hamas waren für viele 
kaum Anlass zur Empörung. Stattdessen wurde 
der tödlichste Angriff auf Jüdinnen und Juden 
seit der Shoah selbst zum Ausgangspunkt einer 
neuen Welle des antisemitischen und antiisraeli-
schen Furors. 
 
Im Folgenden soll zunächst der fundamentalen 
Erschütterung ausbleibender Empörung nach 
Gewalttaten auf den Grund gegangen werden. 
Als Gefühl, das stärker als viele andere in die  
Öffentlichkeit drängt und das zentral ist für das 
normative Klima einer Gesellschaft, bestimmt 
Empörung den emotionalen Resonanzraum, der 
nach Verbrechen entsteht. Wie ist es vor diesem 
Hintergrund zu erklären, dass nicht nur nach 
dem Ende des Nationalsozialismus, sondern 
auch nach dem 7. Oktober eine ehrliche Empö-
rung über Verbrechen an Jüdinnen und Juden 
keineswegs selbstverständlich war, gleichzeitig 
jedoch eine Empörung über Jüdinnen und Juden 
Raum greift, die eine regressive soziale Dynamik 
entfaltet und zur Legitimierung eigener Grau-
samkeiten dient?  
 



4 

Die Trias moralischer Gefühle 
 
In seiner 1962 veröffentlichen Schrift Freedom 
and Resentment argumentiert der britische  
Philosoph Peter Strawson (1978) gegen eine rein 
metaphysische Debatte über freien Willen und 
moralische Verantwortung. Stattdessen betont 
er die zentrale Rolle interpersonaler Haltungen 
und Gefühle, die auch Ernst Tugendhat in seinen 
moralphilosophischen Schriften aufgreift. So 
geht Tugendhat (2012) davon aus, dass die Gül-
tigkeit moralischer Normen, im Unterschied zu 
rechtlichen Normen, nicht durch eine externe 
Sanktionsgewalt aufrechterhalten wird, sondern 
durch das Zusammenspiel mehr oder weniger 
spontaner Gefühle, die Personen in Reaktion auf 
einen Normverstoß zeigen. Diese reaktiven  
Einstellungen sind innerhalb moderner Gesell-
schaften und auf dem Stand einer aufgeklärten 
Moral, die ihre Autorität nicht aus traditionalisti-
schen oder religiösen Begründungen bezieht, 
tief in sozialen Beziehungen verankert und für 
moralisches Urteilen und Handeln praktisch und 
psychologisch unverzichtbar. 
 
Auch die Moralpsychologie (etwa Montada 
1993; Nunner-Winkler 1993) verweist darauf, 
dass eine Norm dann individuell hinreichend 
verinnerlicht wurde, wenn auf einen Verstoß  
Dritter nicht nur eine verbale Missbilligung folgt, 
sondern auch eine ablehnende, emotionale  
Reaktion. So ist die Psychologin und Soziologin 
Gertrud Nunner-Winkler (1993: 278) überzeugt, 
dass die reaktiven Haltungen einer Person einen 
Hinweis darauf geben können, ob eine „Selbst-
bindung an die Erfüllung moralischer Normen“ 
stattgefunden hat oder nicht. Die Spontaneität 
der Reaktionen entspringt also nicht einem  
ahistorischen biologischen Mechanismus, son-
dern der psychisch wirksamen Verinnerlichung 
normativer Prinzipien – Freud spricht in diesem 
Kontext von der Über-Ich-Bildung. Moralische 
Gefühle, und insbesondere das Gefühl der  
Empörung, sind also in der Vermittlung von indi-
viduellen Dispositionen und Gerechtigkeits- 
empfindungen und den kognitiv angenomme-
nen und psychisch verinnerlichten moralischen 
Prinzipen eines bestimmten gesellschaftlichen 
Kontextes zu situieren. Weil die kognitiven  

Implikationen dabei nicht immer im vollen Um-
fang verbalisierbar oder reflektierbar sind, kön-
nen moralische Gefühle auch als vorbewusste 
Urteile verstanden werden (Montada 1993: 263). 
 
In der konkreten moralischen Praxis, die Strawson 
(1978) zum Ausgangspunkt seiner moralphiloso-
phischen Überlegungen macht, greifen die  
rollenspezifischen Gefühle ineinander: Wird einer 
Person durch eine andere willentlich Leid zuge-
fügt, so wird die geschädigte Person aller Voraus-
sicht nach Groll oder Zorn empfinden. Die verant-
wortliche Person wird, sofern sie ihr Handeln  
bereut, d. h. es retrospektiv doch als illegitim  
ansieht, Schuld oder Scham empfinden. Und die-
jenigen Personen, welche die Tat beobachten 
oder von ihr Kenntnis nahmen, werden mit dem 
Gefühl der Empörung reagieren, sofern sie davon 
überzeugt sind, dass der Normverstoß nicht hätte 
geschehen dürfen. Sie erklären sich mit dem Leid 
der betroffenen Person in der Empörung solida-
risch. Korrespondieren die Gefühle von Groll, 
Schuldgefühlen und Empörung miteinander, so 
wird der normative Bezugsrahmen, seiner Verlet-
zung durch den Täter/die Täterin zum Trotz auf 
emotionaler Ebene bestätigt. Die Gefühle der auf 
den ersten Blick „unbeteiligten“ Personen sind 
also keineswegs ein zu vernachlässigender und 
rein subjektiver Nebenschauplatz von Verbre-
chen – nicht für die geschädigte Person und auch 
nicht für das gesellschaftliche Miteinander. Im 
Gegenteil: Empören sich die „Unbeteiligten“  
einhellig, so drückt sich in dieser geteilten Empö-
rung Dreierlei aus: 1. Sie zeigen der geschädigten 
Person, dass sie sich ihr gegenüber moralisch  
verpflichtet fühlen. 2. Sie zeigen der verantwort- 
lichen Person, dass sie ihr Handeln verurteilen 
und 3. zeigen sie, dass sie sich selbst mit der 
Norm, der zuwidergehandelt wurde, identifizie-
ren und somit von sich, aber auch von allen  
anderen erwarten, sie zukünftig zu achten.  
 
Durch die glaubhafte moralische Empörung  
„unbeteiligter Dritter“ kann ein normativer 
Schutzraum für die Opfer entstehen, der das Ver-
sprechen beinhaltet, dass das Geschehene sich 
nicht wiederholen soll – jene „moralische  
Gemeinschaft“, deren Zerbrechen Illouz nach 
dem 7. Oktober beklagt. 
 



5 

Empörung ist Strawson (1978: 218) zufolge inso-
fern ein „stellvertretendes“ Gefühl, das für all 
jene empfunden werden kann, denen gegenüber 
man sich moralisch verpflichtet fühlt. Empörung 
ist außerdem mit Überzeugungen und Wert- 
urteilen verbunden. Durch ihren unmittelbaren 
Bezug auf normative Überzeugungen zeichnen 
sich moralische Gefühle dadurch aus, dass sie  
ihrem Sinn nach darauf angewiesen sind, geteilt 
zu werden. Wer sich empört, erwartet in der  
Regel, dass andere ähnlich fühlen und muss  
bereit sein, die eigene Empörung im Zweifelsfall 
anderen gegenüber zu begründen.  
 
Die intersubjektive Trias moralischer Gefühle  
bildet den elementaren, sozialen Resonanzraum, 
in dem Verbrechen hingenommen, gebilligt oder 
missbilligt werden. Gleichzeitig ist dieser Raum 
nicht zementiert und nicht in Gesetzestexte  
gegossen, sondern stellt sich nach Verbrechen 
immer wieder aufs Neue her. Seine Dynamik und 
seine Gestalt bleiben damit zu einem gewissen 
Grad unvorhersehbar. Zwar hoffen wir, ihn durch 
den Glauben an einen moralischen Grundkon-
sens wenigsten innerhalb bestimmter Gruppen 
antizipieren zu können, doch zeigen gerade die 
Erfahrungen seit dem 7. Oktober, wie sehr man 
sich in diesem Glauben täuschen kann. Die ver-
heerende Wirkung emotionaler Resonanzlosig-
keit, mit der sich Jüdinnen und Juden nach anti-
semitischen Gewalttaten häufig konfrontiert  
sehen, konnte auch von der psychologischen 
Traumaforschung belegt werden: „The restora-
tion of the victim’s sense of safety depends as 
much on the response of the community as on 
the personal recovery process.“ (Herman: 2015: 
62) Ob eine Gewalterfahrung zu einem Trauma 
wird, hängt zu nicht unerheblichem Maße von 
den emotionalen Reaktionen der Mitmenschen 
ab. 
 
Bürgerliche Kälte und antisemitische  
Empörung 
 
Ausbleibende Empörung ist insofern kein  
„neutraler“ Standpunkt. Im Gegenteil: Sie lässt 
die Täter gewähren und verwehrt den Opfern  
jenen normativen Schutzraum, der sich durch die 
uneingeschränkte Verurteilung der Verbrechen 
und der emotionalen Anteilnahme an ihrem Leid 

eröffnen würde. Insofern wohnt „der bewussten 
Äußerung von Gleichgültigkeit gegenüber einem 
Anderen […] immer schon eine aggressive Ten-
denz inne. Sie ist nur graduell von offener Feind-
seligkeit unterschieden“ (Schuck 2024: 111). 
 
Für Jean Améry (2008: 128) sind es insbesondere 
die „Gesichter von Stein“ der „unbeteiligten“ 
Deutschen, die ihn noch Jahre nach seiner Befrei-
ung aus dem KZ Bergen-Belsen verfolgen soll-
ten. In ihnen zeigt sich, damals wie heute, auf wie 
wenig Solidarität sich Jüdinnen und Juden  
verlassen können, wenn politische, strafrechtli-
che oder militärische Schutzsysteme versagen. 
Nicht zuletzt deshalb bezeichnet Ralph Giordano 
(1990) – selbst Holocaust-Überlebender – die 
emotionale Indifferenz der Deutschen in der 
Nachkriegszeit in seinem gleichnamigen Buch 
als „zweite Schuld“. Auf dieser „zweiten morali-
schen Ebene“ steht dann „nicht mehr die Morali-
tät bzw. Unmoralität von Handlungen und  
Unterlassen zur Diskussion [...], sondern die  
Moralität bzw. Unmoralität der affektiven Reak-
tionen auf die Moralität bzw. Unmoralität der 
Handlungen“ (Tugendhat 2012: 291). 
 
Arendt (1993: 49) verweist vor diesem Hinter-
grund und mit Blick auf die gescheiterte Entnazi-
fizierung auf die Notwendigkeit einer „Revolu-
tion der Gefühle“, einer spontan ausbrechenden 
Wut auf NS-Täter und eines ehrlichen Entsetzens 
über das Geschehene sowie eines offenen Um-
gangs mit den eigenen emotionalen Verstrickun-
gen. Diese Revolution blieb jedoch aus und 
wurde auch in den Nachfolgegenerationen nie 
vollständig nachgeholt. Die zu den tradierten 
Gefühlsmustern dazugehörigen „Argumente“ 
können variieren und sich aktuellen politischen 
Entwicklungen anpassen, sich chiffrieren und 
verschieben. Aber sie bleiben kognitives Pendant 
einer einfühlungs- und empörungsverweigern-
den Haltung, die auch nach dem Holocaust nicht 
verschwand. 
 
Diese Haltung ist es, die Theodor W. Adorno  
mit dem Begriff der Kälte zu fassen versucht  
und die er als eine der wichtigsten Voraussetzun-
gen dafür benennt, dass „so etwas wie Auschwitz 
sich inmitten von einigermaßen gesitteten und 
harmlosen Menschen hat abspielen können“ 



6 

(Adorno 2003c: 687). Zugleich versteht Adorno 
die allgemeine emotionale Regungslosigkeit 
nicht als anthropologische Konstante oder bloß 
subjektive Disposition, sondern als psychosozia-
len Effekt moderner Vergesellschaftung, der „als 
Indifferenz gegen das Schicksal der anderen die 
Voraussetzung dafür [war], daß nur ganz wenige 
sich regten“ (ebd.). 
 
Gleichgültigkeit gegen das Leid und das Schick-
sal der Einzelnen ist in der bürgerlich-kapitalisti-
schen Gesellschaft keine Zufälligkeit, sie ist  
emotionaler Niederschlag des Siegeszugs 
zweckrationaler Vernunft und des Tauschprin-
zips, das in seiner Totalität die Abstraktion vom 
Besonderen auch in sozialen Beziehungen for-
dert (Claussen 1987: 12). Die Reduktion zwi-
schenmenschlicher Beziehungen auf Zweck- 
rationalität und Konkurrenz führt zu einer  
Abschwächung affektueller Intersubjektivität 
und Offenheit und kann gleichzeitig als „erfolg-
reiche“ Beherrschung innerer Natur in das 
Dogma kapitalistischer Natur- und (männlicher) 
Selbstbeherrschung eingeordnet werden. Denn 
Unempfindlichkeit gegen das Leid eines emp-
findsamen Wesens dient auch als Beweis dafür, 
„dass man in letzter Instanz doch seine Kausalität 
durch Freiheit gegen alle Naturbestimmungen – 
und die Körper der Anderen sind ja nur Natur – 
gesichert durch das Kollektiv realisieren kann“ 
(Christ 2017: 58). 
 
Als literarischen Idealtypus dieser Dynamik inter-
pretieren Max Horkheimer und Adorno in der  
Dialektik der Aufklärung Marquis de Sades  
Juliette, die unverhohlen der Lust frönt, die es ihr 
bereitet, vollständig auf empathische Gefühle 
verzichten zu können. Ungerührt von Mitleid, 
Angst oder Schuldgefühlen entwirft sie sich als 
absolut autonomes Subjekt. Sie versteht ihre 
Souveränität als totale Beziehungslosigkeit  
– weder an inhaltliche Werte und Normen noch 
an Menschen will sie sich binden. Stattdessen ist 
es die rein formale Selbstgesetzgebung, die ihr  
 

 
2 Auch in anderen bürgerlichen Moralphilosophien gibt es die Konstruktion einer notwendigen Verweigerung von 
Mitgefühl gegenüber bestimmten Personen und einer daraus resultierenden, ausbleibenden Empörung; zum  
Beispiel angesichts der Tötung von Straftätern. Inwiefern die dort herangezogenen Rechtfertigungsmechanismen 
und die bewusste Unterdrückung von Abwehrgefühlen gegen Gewalt in nationalsozialistische Moralphilosophien 
übergehen konnten, untersucht Schuck (2024). 

Handeln bestimmt und die sie zu einer Vielzahl 
von Verbrechen, zu Missbrauch, Vergewaltigung 
und Mord leitet; eine Haltung, die später als Sa-
dismus bekannt werden sollte. Darin erkennen 
Horkheimer und Adorno den Kulminationspunkt 
verdinglichter Beziehungen und das auf die 
Spitze getriebene Negativbild der kantischen 
Moralphilosophie, aus der die als unzuverlässig 
und heteronom geltenden Gefühle ausgeschlos-
sen werden sollten, um einzig die Achtung vor 
dem selbstgegebenen Gesetz bestehen zu las-
sen: „Zur Tugend wird Apathie.“ (Zit. n. Horkhei-
mer/Adorno 2011: 103)2 
 
Gleichzeitig steht der Übergriff dieser verding-
lichten Bezugnahme auf das menschliche  
Gegenüber, dessen Degradierung zum bloßen 
Mittel zum Zweck eigener Lust oder Profitmaxi-
mierung, in ideologischem Widerspruch zur ver-
sprochenen Gleichheit und proklamierten Würde 
des bürgerlichen Subjekts, die sich in der moder-
nen Gesellschaft realisieren sollten. Dass die  
Einzelnen jedoch nicht als Individuen mit ihren 
besonderen Gefühlen und Bedürfnissen  
geschätzt und geschützt werden, erfahren sie 
spätestens in dem Moment, in dem sie sich einen 
würdevollen Lebensstandard und das bewor-
bene Glücksversprechen der angepriesenen  
Güter nicht (mehr) leisten können – in der Zirku-
lationssphäre (Horkheimer/Adorno 2011: 183). 
Die Indifferenz kapitalistischer Systeme gegen-
über menschlichem Leid und ihre eigene Wider-
sprüchlichkeit werden in der Sphäre der Zirkula-
tion besonders greifbar, weil den Menschen hier 
im Zweifelsfall ganz konkret überlebenswichtige 
Güter vorenthalten werden. Schließlich werden 
die „Exponenten der Zirkulation“ (ebd.: 181) als 
jene wahrgenommen, die einem kalt und indiffe-
rent gegenüberstehen und die „raffend“, sich 
selbst bereichernd, in die behauptete Gerechtig-
keit des Äquivalententauschs eingreifen. 
 
Was hierbei der Wahrnehmung jedoch vorenthal-
ten bleibt, ist die „Ausbeutung in der Produktion,  
 



7 

die Produktion des Mehrwerts durch die  
Arbeitenden“ (Grigat 1999). Insofern ist die  
Fixierung auf die Zirkulationssphäre falsches  
Bewusstsein, das in seiner antisemitischen  
Wendung zum doppelt falschen Bewusstsein 
wird (Horkheimer/Adorno 2011: 183). Weil  
Jüdinnen und Juden lange von handwerklichen 
Berufen ausgeschlossen und stattdessen in die 
Zirkulationssphäre „eingesperrt“ waren, wurden 
sie zur „geeigneten“ Projektionsfläche, zu den 
Schuldigen an der eigenen Misere wie zum  
gefühlskalten Gläubiger – zum „Sündenbock“ im 
umfassendsten Sinn (ebd.). Der moderne Antise-
mitismus bietet eine epistemische und eine 
emotionale Erleichterung, weil durch ihn die  
abstrakten Formen der Vergesellschaftung und 
des Leids in konkrete Formen personalisierter 
Herrschaft und böser Intentionen überführt  
werden können. „Ein zentrales Moment des  
modernen Antisemitismus ist der Hass auf die 
abstrakte Seite ökonomischer Prozesse, die in 
den Juden biologisiert wird. Das Nicht-Greifbare 
wird so versucht dingfest zu machen“ (Grigat 
2023: 12). Empörung über die Verletzungen des 
Gerechtigkeits-, Gleichheits- und Glücksver- 
sprechens der Moderne, die aus der Struktur der 
Gesellschaft selbst entspringt und ohne konkre-
ten Adressaten zirkuliert, findet so einen Anker, 
ein personalisiertes Objekt, an das sie sich heften 
kann. Jüdinnen und Juden werden für eigene  
Erfahrungen mit einer kalten gesellschaftlichen 
Umwelt, für Verletzungen des Gerechtigkeits- 
gefühls und die empfundene Ohnmacht verant-
wortlich gemacht, während gleichzeitig – „guten 
Gewissens“ – die eigene Kälte an ihnen ausagiert 
werden kann, weil sie implizit oder explizit  
– quasi a priori – bereits als schuldig wahrge-
nommen werden (Adorno 1955: 392–396). Die-
selbe Logik wird über den Weg antisemitischer 
Umwegkommunikation auf Israel als „Jude unter 
den Staaten“ (Poliakov 2022: 145) übertragen. 
 
Die vermeintliche Mitschuld der Opfer 
 
Was auch immer geschieht, welches Ausmaß 
auch immer antisemitische Verbrechen anneh-
men, es dauert nie lange, bis beinahe reflexhaft 
die ersten Vermutungen über die Mitschuld von 
Jüdinnen und Juden angestellt werden. Diese 
Tatsache ließ sich nach dem Holocaust ebenso 

beobachten (Adorno 1955: 392-396) wie unmit-
telbar nach dem 7. Oktober, als über einen  
„Inside-Job“ spekuliert wurde, oder die Opfer als 
„weiße Siedler-Kolonialisten“ und damit als ver-
meintlich legitimes Ziel umgedeutet wurden  
(kritisch dazu: Bildungsstätte Anne Frank 2024: 
18). Auch nach den jüngsten Angriffen und zum 
Teil tödlichen Anschlägen auf Jüdinnen und  
Juden in den USA und Europa war man sich in 
den Kommentarspalten häufig einig: Als „Zionis-
ten“ seien die Opfer mitschuldig an den Toten in 
Gaza, was das Ausbleiben der eigenen Empö-
rung über die Taten rechtfertigen sollte (ebd.: 
28–29). Die antisemitische Tat stellt aus Sicht des 
doppelt falschen Bewusstseins also keinen An-
lass zur Empörung dar, sondern einen „Beweis“ 
für die bereits geahnte, universelle Schuldverstri-
ckung von Jüdinnen und Juden. Der vergangene 
antisemitische Akt dient somit „als Rechtferti-
gung des neuen“ (Adorno 1955: 393). 
 
Weil der Antisemitismus Jüdinnen und Juden an-
gesichts depersonalisierter Herrschaftsmecha-
nismen der Moderne die einzige echte Hand-
lungsmacht zuspricht, können Gewalttaten, die 
sich gegen sie richten, immer nur als Reaktion 
wahrgenommen werden – als ein reaktiver Akt 
vermeintlicher Selbstverteidigung, der die ver-
letzten Gerechtigkeitsprinzipien wieder ins Lot 
bringen soll. Das Zuschreiben von Zurechnungs-
fähigkeit und Freiheit im Handeln ist, wie Aurel 
Kolnai (2007: 109) in seinem 1935 veröffentlich-
ten Aufsatz Versuch über den Haß analysiert, 
zentral für die Funktionsweise von Hassgefühlen. 
Auch Jean-Paul Sartre kommt auf diesen Punkt 
zu sprechen: Da man aufgrund mangelnder Wil-
lensfreiheit „ein Erdbeben oder die Reblaus nicht 
haßt“, setzte die Möglichkeit des Antisemitismus 
voraus, Jüdinnen und Juden als frei zu denken: 
„Der Jude ist frei, das Böse zu tun“ (Sartre 2020: 
27). Das Framing des Terrors vom 7. Oktober als 
„Widerstand“ reproduziert diese Logik, in der  
jenen vermeintlich widerständigen Subjekten zu-
gleich jede echte Agency und damit auch Ver-
antwortung abgesprochen wird, wohingegen die 
Israelis als frei erscheinen, „das Böse zu tun“. 
 
Ohne Jüdinnen und Juden, so die darauf aufbau-
ende, mal offen geäußerte, mal bloß suggerierte 
Annahme, müsse die Welt eine gerechte sein, 



8 

sich ein gerechter „Naturzustand“ automatisch 
wiederherstellen. An diesem Erlösungs-Glauben 
müssen Antisemit:innen festhalten, weil sie sich 
vor der Einsicht fürchten, „daß die Welt schlecht 
eingerichtet ist“ (Sartre 2020: 28f.). Hinter der 
„Verbitterung des Antisemiten verbirgt sich der 
optimistische Glaube, nach der Vertreibung des 
Bösen werde sich die Harmonie von selbst  
wieder einstellen“ (ebd.).3 Diese Überzeugung 
drückt sich auch heute in den Rufen nach einer 
Befreiung Palästinas „from the river to the sea“ 
aus. Die Unterdrückung der palästinensischen 
Bevölkerung durch die Hamas scheint nicht im 
Gegensatz zu der proklamierten Freiheit zu  
stehen. Antisemitische Empörung tendiert inso-
fern gerade aufgrund ihres projektiven Charak-
ters zu Gewalt. Sie benötigt keinen positiven Ge-
genentwurf, weil sich in ihr die Überzeugung 
ausdrückt, dass sich allein durch die Austreibung 
des Bösen aus der an-sich gerechten Welt das 
Gute wieder ins Recht setzen werde. 
 
Das Bewusstsein von der Nicht-Rechtfertigbar-
keit des Antisemitismus und der Taten, in denen 
er sich ausdrückt, würde das fragile Gleich- 
gewicht, das dieser gesellschaftliche Aberglaube 
verspricht, ins Wanken bringen. Das Unheimliche 
des Antisemitismus liegt gerade in dessen Maß- 
und Grundlosigkeit, in der sich ein Potential der 
Gesellschaft selbst ausdrückt. In ihm zeigt sich 
die in der bürgerlich-kapitalistischen Gesell-
schaft schlummernde Möglichkeit der restlosen 
Entsolidarisierung, des totalen Ausschlusses aus 
der Gemeinschaft der Menschen – des Um-
schlags von Aufklärung in Barbarei. Dieser Ge-
danke ist so unerträglich, dass nur eine Mit-
schuld der Opfer den Glauben an Prinzipien der 
Kausalität, Rationalität und Verhältnismäßigkeit 
aufrechterhalten kann, während Solidarität mit 
den Opfern auch bedeuten würde, jenen  
Schrecken zu spüren, den der „Zivilisations-
bruch“ (Diner 1988) bedeutet. 
 
Antisemitismus ist mehr und etwas anderes als 
„unbegründeter“ Hass. Er ist ein Modus verfolgen- 
 

 
3 Ausformuliert findet sich diese Vorstellung auch in den zahlreichen philosophischen, pädagogischen und theolo-
gischen Ethiken, die kurz vor und während des Nationalsozialismus publiziert wurden. Hier wird Jüdinnen und Juden 
nicht eine andere partikulare Moral unterstellt, sondern so etwas wie eine Gegen-Moral, die einen wirklich morali-
schen Zustand unmöglich mache (Konitzer/Bach et al. 2020). 

gender, sich moralisch gerierender Empörung. 
Deshalb muss das „Gerücht über den Juden“  
(Adorno 1951: 141) so gestaltet sein, dass kein 
Zweifel daran zu bestehen scheint, dass man sich 
über ihn empören muss, wenn man sich selbst 
für einen „guten“ Menschen hält. Man denke an 
Vorwürfe wie den der Brunnenvergiftung, des  
ritualisierten Kindsmords, die Behauptung, „die 
Juden“ hätten die Pest oder Corona verursacht, 
seien Kolonisatoren und führten einen Genozid 
durch.  
 
Feindselige Gefühle, die sich auf die moralische 
Verwerflichkeit ihres Objekts beziehen, scheinen 
legitimer zu sein und können auf Zustimmung 
hoffen, sofern ihre Begründung den Mitgliedern 
einer bestimmten Gruppe schlüssig erscheint. 
Für die aktuelle antiisraelische Bewegung bedeu-
tet dies, dass das vorherrschende Bild von „den 
Israelis“ (zumindest vordergründig) in einer 
Komplementärbeziehung zu akzeptierten Wert- 
und Normvorstellungen der Eigengruppe steht 
und so auch der negativen, moralischen Selbst-
vergewisserung dient. Innerhalb einer bestimm-
ten Gruppe werden so gerade jene Vorwürfe  
hegemonial, die dazu geeignet sind, Empörung 
als ein geteiltes Gefühl hervorzurufen und 
dadurch die Gruppenidentität zu bestätigen. Das 
Zeigen eines gruppenspezifischen Empörungs-
verhaltens wird in der Regel positiv honoriert. 
Der grundsätzlich negativen Gefühlsqualität der 
Empörung können sich so lustvolle Momente 
moralischer Hochgefühle beimischen und dazu 
anstiften, Empörungsanlässe gezielt aufzusu-
chen. „Sein [des Antisemiten; JB] Ich bläht sich 
auf, er fühlt sich überlegen, denn er gehört einer 
Gemeinschaft an mit angeblich höheren Wer-
ten.“ (Simmel 1993: 60) Die Lust am Verbrei- 
ten antisemitischer Verschwörungsideologien 
beruht u. a. auf diesem psychodynamischen  
und sozialpsychologischen Mechanismus, den  
Julijana Ranc (2021: 142) in Anschluss an Sartre 
als „Sucht- und Lustcharakter“ des Antisemitis-
mus beschreibt. Durch das obsessive Versenken 
ins antisemitische Gerücht – den antisemitischen 
 



9 

„Beziehungswahn“ (Horkheimer/Adorno 2011: 
202) – wird nicht nur versucht, das „negativ prä-
figurierte Judenbild“ zu bestätigen. AntisemitIn-
nen „gewähr[en] sich zugleich den narzisstischen 
Genuss der kollektiven Selbstaufwertung“ (Ranc 
2021: 142), während sie ihre „Hände in Unrat“ 
waschen: „Seine [des Antisemiten; JB] einzige 
Sorge besteht darin, Geschichten zu sammeln, 
die die Geilheit des Juden offenbaren, seine  
Gewinnsucht, seine Schlauheit, seine Wort- 
brüchigkeit.“ (Sartre 2020: 31) 
 
Die falsche Unmittelbarkeit antisemitischer 
Leidenschaft 
 
Ob der Empörungsanlass real ist oder nicht, 
spielt dabei eine untergeordnete Rolle. Das 
„Nicht-so-genau-wissen-Wollen“, das jedem  
Gerücht immanent ist, steigert dessen Attraktivi-
tät noch, wie Christine Kirchhoff (2020: 106) im 
Vergleich mit der Psychodynamik des Witzes 
herausgearbeitet hat:  
 
Das Lustvolle am Gerücht, so die These, beruht 
ebenfalls auf einer Ersparnis: Unbewusste Fanta-
sien und Affekte, die man sich sonst nicht zugeste-
hen könnte, können ausgelebt werden. Was einem 
hier erspart bleibt und die Lust am Gerücht ermög-
licht, ist der Aufwand der „Realitätsprüfung“ bzw. 
noch einfacher: der Aufwand des Denkens. Beides 
wird vermieden. (Kirchhoff 2020: 107) 

 
Der Verzicht auf eine kritische Prüfung eigener 
Annahmen erlaubt es schließlich, „bloßes Mei-
nen“ als Wahrheit und sich selbst als Autorität zu 
setzten (Adorno 2003b: 574) und so die „be-
wußte Arbeit des Gedankens“ (Horkheimer/ 
Adorno 2011: 203) zu umgehen. Adorno (2003b: 
577) prognostizierte bereits 1955, dass der „täg-
liche Umgang mit der Technik“ die Unterschei-
dung zwischen „bloßer Meinung“ und „Einsicht“ 
der lebendigen Erfahrung noch weiter entrücke. 
Heute, im sogenannten „postfaktischen Zeit- 
alter“, vor dem Hintergrund von „Fake News“, 
„Deep Fakes“ und „alternativen Realitäten“, wird 
diese Tendenz auf die Spitze getrieben. In der 
Spätmoderne hat das Verblassen kollektiver und 
transzendentaler Sinn- und Deutungshorizonte 
und die zunehmende Fragmentierung der  
 

„communis opinio“ (Adorno 2003b: 578) eine  
erkenntnistheoretische und moralische Leer-
stelle hinterlassen. Was wahr und was moralisch 
geboten ist, soll vor diesem Hintergrund mit dem 
Verweis darauf beantwortet werden, was sich 
„richtig anfühlt“. Das permanente Scrollen durch 
den eigenen Feed in Sozialen Medien spielt hier-
bei eine zentrale Rolle: „Die Bezeichnung feed ist 
in dieser Hinsicht keine Metapher, sondern eine 
andere Modalität der Körpererfahrung. Die Auf-
nahme von Bildern auf der Suche nach Nahrung 
durch scrolling fördert Verdauliches und Unver-
dauliches hervor, böse wie gute Objekte“  
(Gathmann 2024: 173). Sartre (2020: 15) vermu-
tete schon 1944, dass die „Angst vor der Wahr-
heit“, und zwar nicht die vor deren Inhalt,  
sondern die vor der „Form des Wahren, jenes  
Gegenstandes unendlicher Annäherung“, die  
antisemitische Leidenschaft provoziere. Denn im 
Zustand höchster emotionaler Erregung scheint 
jener „Abgrund der Ungewißheit“ überbrückt, 
den Horkheimer und Adorno (2011: 202) in  
jedem „objektivierenden Akt“ vermuten, und in 
dem „das Potential der Wahrheit so auch das des 
Wahns“ nistet (Adorno 2003b: 577). Die antise-
mitische Leidenschaft verspricht vor diesem Hin-
tergrund jene Unmittelbarkeit, die angesichts 
entgleitender Realität und gesteigerter Komple-
xität nur als falsche zu haben ist und fällt somit 
dem Wahn anheim. Der Grad körperlicher Erre-
gung genügt schließlich als Maßstab für die 
Richtigkeit einer Behauptung. Sie suggeriert eine 
Sicherheit im Urteilen und Fühlen, die angesichts 
von Ich-Schwäche und realer Ohnmacht die dro-
hende narzisstische Kränkung abwenden soll  
(Adorno 2003b: 580). Zugunsten der eigenen 
Ich-Stabilität fühlen sich die Subjekte von „der 
Beständigkeit des Steins angezogen“ (Sartre 
2020: 15), was mit einer Abdichtung nach Außen 
und nach Innen einhergeht. Das Subjekt  
 
verliert die Reflexion nach beiden Richtungen: da es 
nicht mehr den Gegenstand reflektiert, reflektiert es 
nicht mehr auf sich selbst und verliert die Fähigkeit 
zur Differenz. Anstatt der Stimme des Gewissens 
hört es Stimmen; anstatt in sich zu gehen und das 
Protokoll der eigenen Machtgier aufzunehmen, 
schreibt es die Protokolle der Weisen von Zion den 
anderen zu. (Horkheimer/Adorno 2011: 199) 

 



10 

Gleichzeitig neigt ein solcher Selbst- und Welt-
bezug „zu jenem Nicht-Aufhören-Können, das 
pathische Projektion heißen darf“ (Adorno 
2003b: 579). So wird stur an den affektiv besetz-
ten, antisemitischen Anschuldigungen festgehal-
ten, selbst wenn diese sich später als unwahr  
herausstellen (Adorno 2003b: 575; Claussen 
1987: 11). „Was einer für eine Meinung hat, wird 
als Besitz zu einem Bestandstück seiner Person“ 
(Adorno 2003b: 576), eine Infragestellung der 
leidenschaftlich hervorgebrachten Ansichten 
muss demnach als Angriff gegen die eigene Per-
son und den sicheren Hafen des Manichäismus 
wahrgenommen und abgewehrt werden. Falsch-
meldungen etwa über die Bombardierungen des 
Al-Ahli-Krankenhauses in Gaza-Stadt durch die 
Israel Defense Forces wurden von vielen unhin-
terfragt übernommen und auch von etablierten 
Medien verbreitet. Belege, dass es sich um eine 
fehlgeleitete Rakete des Islamischen Dschihad 
handelte, wurden ignoriert (tagesschau.de 
2023).4 Auch die Warnung eines führenden Mit-
arbeiters des Office for the Coordination of  
Humanitarian Affairs (OCHA) der Vereinten  
Nationen bezüglich eines unmittelbar bevorste-
henden, massenhaften Sterbens palästinensi-
scher Babys aufgrund fehlender Hilfslieferungen 
stellte sich im Nachhinein als irreführend heraus 
(Mena-Watch 2025). Doch hatten seine Behaup-
tungen zum Zeitpunkt der öffentlichen Richtig-
stellung bereits zu einem erneuten Anfachen des 
antisemitischen Furors geführt, der in der Ermor-
dung von Sarah Milgrim und Yaron Lischinsky 
vor dem Jüdischen Museum in Washington kul-
minierte (tagesschau.de 2025). Wichtiger als die 
Frage nach der Korrektheit der an Israel gerich-
teten Vorwürfe scheint demnach die reale soziale 
und psychologische Wirkmächtigkeit der vorge-
stellten Vergehen zu sein, die im Antisemitismus 
zu einer Art epistemischen und emotionalen  
Parallelwelt gerinnen können. Hier bestätigt sich 
in fataler Weise die in den Sozialwissenschaften 
als Thomas-Theorem bekannte Einsicht: „If men 
define [and feel; JB] situations as real, they are 
real in their consequences.“5 
 

 
4 Die Tagesschau hat ihren Artikel sechs Tage nach der Erstveröffentlichung aktualisiert und die Überschrift geändert: 
"Was für die Version der israelischen Armee spricht". 
5 Siehe die Feststellung Horkheimers und Adornos (2011: 177), der Faschismus habe seine eigene Doktrin von „den 
Juden“ als „Gegenrasse“ erst wahr gemacht. 

Das emotionale „Belohnungssystem“ des 
Antisemitismus 
 
Während Antisemitismus häufig hauptsächlich 
mit einer negativen Gefühlsqualität (Hass, Neid, 
Ekel, Wut usw.) in Verbindung gebracht wird, 
lässt sich seine emotionale Attraktivität doch nur 
verstehen, wenn man auch dessen lustvolle Seite 
beleuchtet. Für eine wachsende Anzahl auch jun-
ger, vormals politisch wenig interessierter oder 
engagierter Menschen fühlt es sich schlichtweg 
gut an, sich über tatsächliche und eben auch  
vermeintliche Vergehen Israels zu empören. Ein 
vergleichbares emotionales und soziales „Beloh-
nungssystem“ scheint es hinsichtlich anderer 
globaler Krisen und humanitärer Notlagen nicht 
zu geben, was diese aktuell an den Rand des  
öffentlichen Interesses drängt (FAZ.net 2025). So 
urteilte auch Sartre (2020: 15), man müsse davon 
ausgehen, dass Antisemit:innen den leiden-
schaftlichen Zustand liebten, in den sie gerieten, 
wenn sie die Ungerechtigkeiten der Welt auf die 
„Idee vom Juden“ übertrügen. Die gemeinsame 
Affinität für diesen Zustand und die Notwendig-
keit seiner wechselseitigen Rationalisierung 
schweißt die Subjekte zur antisemitischen  
Gemeinschaft zusammen. Die erstaunliche Be-
reitschaft unterschiedlicher Akteur:innen, über 
unvereinbare Widersprüche innerhalb aktueller 
Protestbewegungen hinwegzusehen, ist nicht 
zuletzt durch die homogenisierende und integ-
rierende Wirkung einer solchen, geteilten Empö-
rung zu verstehen. So zeigte sich der Chefredak-
teur des rechtsextremen Compact-Magazins  
Jürgen Elsässer (2025) in seiner aktuellen Solida-
ritätsbekundung mit Greta Thunberg von dieser 
integrativen Kraft geteilter Empörung selbst 
überrascht. Während er Thunberg nach eigenen 
Angaben als Klimaaktivistin noch zu seiner „Lieb-
lingsfeindin“ erklärt hatte, findet er nun, da sie 
den antiisraelischen Aktivismus für sich entdeckt 
hat, fast liebevolle Worte für die „kleine verrückte 
Schwedin“ und fühlt sich mit ihr im Namen der 
„Menschlichkeit“ verbunden. Der zum universel-
len Hauptwiderspruch erklärte Nahost-Konflikt  
 



11 

leitet zur Hierarchisierung eigener emotionaler 
Befindlichkeiten und normativer Überzeugungen 
an und lässt die unwahrscheinlichsten Querfron-
ten entstehen – ein Phänomen, dass wir schon im 
Kontext des während der Corona-Proteste ver-
breiteten Antisemitismus beobachten konnten 
(Bach/Schneider 2024). 
 
Die antiisraelische Protestbewegung schafft sich 
ihr eigenes „manichäisches Paradies“ (Salzborn 
2012: 190), in dem der Gute stets ganz gut und 
der Böse stets ganz und gar böse zu sein hat – 
ein Weltbezug, der ursprünglich dem infantilen 
Narzissmus entstammt und nur durch Spal-
tungs- und Projektionsvorgänge erzeugt und 
aufrechterhalten werden kann (Fenichel 1993; 
Fuchshuber 2023). Sind diese Vorgänge jedoch 
erfolgreich, stellt sich ein Gefühl von Grandiosität 
und zwischenmenschlicher Verbundenheit ein, 
das sich insbesondere in Momenten akuter  
„moralischer“ Entrüstung aktualisiert. Die Bestä-
tigung der Projektion in der Realität – etwa durch 
reale Verbrechen der israelischen Armee – ist  
immer auch mit einem Lustgewinn verbunden, 
die potentielle Widerlegung der Projektion mit 
Unlustgefühlen. Im Kontext dieser affektiven und 
emotionalen Logik wäre zum Beispiel die Mög-
lichkeit, dass Israel keine genozidalen Absichten 
verfolgt, eine das Ich destabilisierende Enttäu-
schung, die abgewehrt werden muss. Ambigui-
täten und Nuancierungen in der moralischen 
und politischen Selbstpositionierung werden 
dadurch ebenso unmöglich wie das antisemiti-
sche Gerücht aufklärungsresistent ist. Denn ver-
härten sich die projektiven Wahrnehmungsmus-
ter durch wiederholte, kollektive und psychisch 
wirksame Anwendung, wird die Möglichkeit  
abweichender Wahrnehmungen fast gänzlich 
negiert (Kirchhoff 2020: 113). 
 
Das leidenschaftliche Potential antisemitischer  
 

 
6 Horkheimer und Adorno (2011: 208) verweisen auf das Scheitern der Über-Ich-Bildung im Nationalsozialismus als 
Teil faschistischer und autoritärer Vergesellschaftung: „Statt der Verinnerlichung des gesellschaftlichen Gebots, die 
es nicht nur verbindlicher und zugleich geöffneter macht, sondern auch von Gesellschaft emanzipiert, ja gegen diese 
wendet, erfolgt prompte, unmittelbare Identifikation mit den stereotypen Wertskalen.“ Grunberger (1962: 258) 
spricht vom antisemitischen Über-Ich als System von „Dressaten“. Es wäre vor diesem Hintergrund interessant, nach 
der Art der Über-Ich-Bildung der antiisraelischen Aktivist:innen zu fragen und diese zusammenzudenken mit ihrer 
Faszination – als eine Art stellvertretender Autoritarismus – für autoritäre Regime und Bewegungen, in denen rigide 
Moralvorstellungen herrschen und brutal durchgesetzt werden. 

Empörung geht „den Tatsachen voraus“ (Sartre 
2020: 14f.) und wird zum Selbstzweck. Das  
bedeutet aber auch, dass die Empörung über das 
Leid der palästinensischen Zivilbevölkerung 
nicht von einer wirksamen Verinnerlichung  
humanistischer Ideale herrührt, sondern von 
dem Wunsch nach Befriedigung des individuel-
len wie kollektiven Narzissmus.6 Eine solche  
Empörung ist kein „stellvertretendes“ Gefühl, wie 
Strawson sich moralische Empörung auf dem 
Stand aufgeklärter Moral vorstellte, sondern ein 
selbstbezügliches – das Leid der Betroffenen  
lediglich willkommener Anlass leidenschaftlicher 
Entrüstung. „Der Antisemitismus“, so urteilte 
Hermann Bahr bereits 1894, „will nur sich selber. 
[…] Man ist Antisemit, um Antisemit zu sein. Man 
schwelgt in diesem Gefühle. […] Wer Antisemit 
ist, ist es aus der Begierde nach dem Taumel und 
dem Rausche einer Leidenschaft.“ Insofern trans-
feriert die „empathisch ausgedrückte Identifika-
tion“ mit der palästinensischen Bevölkerung nar-
zisstische Bedürfnisse „auf eine gesellschaftlich 
akzeptierte Ebene, nämlich die des Mitgefühls“ 
(Schwarz-Friesel/Rainharz 2013: 280). Beobach-
ten lässt sich eine solche Haltung immer wieder 
bei antiisraelischen Aktivist:innen, die sich,  
nahezu betrunken von der Rührung über ihr  
eigenes „Gut-Sein“, vor allem selbst inszenieren 
– so auch zu beobachten bei den Aktivist:innen 
der sogenannten „Freedom Flottilla“. Neben 
Thunberg befanden sich auf der Segeljacht elf 
weitere, teils für ihren offenen Israel-Hass und 
ihre Verbindungen zu Hamas und Hisbollah be-
kannte Aktivist:innen (Guyet 2025). Mit perma-
nenter Videobegleitung, aber ohne nennens-
werte Mengen an Hilfsgütern, versuchten sie den 
medienwirksamen Durchbruch der israelischen 
Seeblockade nach Gaza. Was als selbstloser,  
humanitärer Akt inszeniert wurde, benannten 
Kritiker:innen als „Selfie-Aktivismus“, der vor allem 
der eigenen moralischen Selbstprofilierung 



12 

diente (ebd.). Auch darin liegt ein entscheiden-
des Unterscheidungsmerkmal zwischen Kritik an 
der israelischen Kriegsführung, die sich tatsäch-
lich an dem Leid der palästinensischen Bevölke-
rung orientiert, und antisemitischer Empörung, 
die den emotionalen Zustand geteilter Entrüs-
tung mehr liebt als die betroffenen Menschen. 
 
In auffälligem Kontrast zu diesem Engagement 
stehen die beobachtete Kälte und die Empö-
rungsabwehr angesichts schwerster Verbrechen 
an Jüdinnen und Juden. Sie sind jedoch die Kehr-
seite einer solchen Haltung, die auf den strikten 
Dualismus von Gut und Böse angewiesen ist und 
stellen eine Form „emotionaler Grausamkeit“ dar 
(Schwarz-Friesel 2013: 280). Als solche sind sie 
die Vorstufe konkreter Gewalt. Das vorbewusste 
moralische Urteil, das sich in der emotionalen 
Resonanzlosigkeit ausdrückt und dessen Ratio-
nalisierung mittels antisemitischer Verschwö-
rungsnarrative, ist Teil der Dehumanisierung von 
Jüdinnen und Juden. Von dort aus ist es nur ein 
kleiner Schritt zu dem offenen Bruch mit dem  
gesellschaftlichen Tabu der Gewaltanwendung. 
Der Verzicht auf psychische, verbale oder körper-
liche Gewalt ist mit einer innerpsychischen  
Anstrengung und Unterdrückung aggressiver 
Impulse verbunden. Diese werden im Antisemi-
tismus auf Jüdinnen und Juden und im israel- 
bezogenen Antisemitismus auf Israel projiziert. 
Die Übertretung der Tabugrenzen gegenüber 
dem vermeintlich universellen Aggressor ist im 
Sinne Freuds (1944: 170) „ein gestatteter, viel-
mehr ein gebotener Exzeß, ein feierlicher Durch-
bruch eines Verbots“, der jene sadistische Lust 
erzeugt, die Juliette zum einzigen Ziel ihrer Exis-
tenz erklärt. Dieser „feierliche Durchbruch“ wird 
heute gerade von denen, die sich selbst als  
Friedensaktivist:innen definieren, zelebriert. Ihre 
heimliche oder offene Faszination und Guthei-
ßung von Gewalt an Jüdinnen und Juden kann  
so lange moralisch legitimiert werden, wie der 
Manichäismus ihrer Weltanschauung unange-
tastet bleibt und sie ihre eigene Grausamkeit in 
die Erzählung einer „höheren Gerechtigkeit“ ein-
ordnen können (Schuck 2024: 129). 
 
 
 
 

Antisemitismus ist keine abgeschlossene, in sich 
konsistente Weltanschauung, keine individuelle 
Einstellung oder schlicht irrationaler Hass. Er ist 
eine dynamische und intersubjektive Praxis ver-
folgender, „moralischer“ Empörung, die sich 
durch ein Ensemble meist flüchtig erworbener, 
gleichwohl stets identischer Verdächtigungen 
und Vorwürfe zu legitimieren versucht. Die Ver-
weigerung von Mitgefühl gegenüber Jüdinnen 
und Juden ist dabei kein neues Phänomen, son-
dern ein konstitutives Moment des Antisemitis-
mus und seiner emotionalen Logik, welche sich 
in antisemitischen Taten ebenso ausdrückt wie in 
den Reaktionen „unbeteiligter Dritter“ auf diese. 
Während die emotionalen und affektiven Grund-
lagen des Antisemitismus aus den gesellschaft- 
lichen Strukturen entspringen, bieten die aktuellen 
Konflikte im Nahen Osten eine „ideale“ Projek- 
tionsfläche, um diese Gefühle zu konkretisieren. 
 
Eva Illouz spürte bereits unmittelbar nach dem 
7. Oktober, welche Tragweite jene selektive Em-
pörungsbereitschaft innerhalb großer Teile der 
globalen Linken haben würde. Sie interpretierte 
die reaktiven Haltungen früh als emotionalen 
Grenzmarker eines vermeintlichen Humanismus, 
der sich in der Praxis als aggressiver Partikularis-
mus herausstellen sollte. Insofern bezog sich ihre 
Kritik nicht nur auf die politischen Diagnosen 
und Forderungen der antiisraelischen Bewe-
gung, sondern mehr noch auf deren affektive  
Reaktionen als kleinste Einheit antisemitischer 
Ideologie. Die antiisraelische Bewegung ist ein 
kollektives, sich auf „moralische“ Werte bezie-
hendes Gefühlsregime, in dem Jüdinnen und  
Juden, die sich nicht in aller Deutlichkeit vom 
zum alleinigen Aggressor erklärten, jüdischen 
Staat distanzieren, von Anfang an keinen Platz 
haben sollten. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



13 

Literatur 

 
Adorno, Theodor W. (1951): Minima Moralia. Reflexionen 
aus dem beschädigten Leben, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Adorno, Theodor W. (1955): Schuld und Abwehr. Eine quali-
tative Analyse zum Gruppenexperiment, in: Pollock, Friedrich 
(Hg.): Gruppenexperiment. Ein Studienbericht, Frankfurt am 
Main: EVA, 275–428. 
Adorno, Theodor W. (2003a): Was bedeutet: Aufarbeitung 
der Vergangenheit, in: Gesammelte Schriften (GS), Bd. 10.2, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 555–572. 
Adorno, Theodor W. (2003b): Meinung Wahn Gesellschaft, 
in: GS, Bd. 10.2. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 573–594. 
Adorno, Theodor W. (2003c): Erziehung nach Auschwitz, in: 
GS, Bd. 10.2. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 674–691. 
Améry, Jean (2008): Jenseits von Schuld und Sühne. Bewälti-
gungsversuche eines Überwältigten, Stuttgart: Klett-Cotta. 
Arendt, Hannah (1993): Besuch in Deutschland, Berlin: Rot-
buch. 
Bach, Johanna/Schneider, Valerie (2024): Gefühlte Wahrheit 
und wahre Gefühle. Zur Rolle von ‚Ticketgefühlen‘ in der 
(emotionalen) Selbstbeglaubigung der Querdenken-Bewe-
gung, in: Borsch, Andreas/Gärtner, Luisa/Richter, Salome/ 
Schmidt, Lennard/Seiler, Dorothea/Seul, Marc/Thurau, Fran-
ziska/Zarbock, Luca (Hg.): Antisemitismus zwischen Latenz 
und Leidenschaft, Berlin: Budrich, 121–138. 
Bahr, Hermann (1894): Der Antisemitismus. Ein internationa-
les Interview, Berlin: Fischer. 
Bergmann, Werner (2001): „Der Antisemitismus in Deutsch-
land braucht gar nicht übertrieben zu werden…“. Die Jahre 
1945 bis 1953, in: Schoeps, Julius H. (Hg.): Leben im Land der 
Täter. Juden im Nachkriegsdeutschland (1945–1952), Berlin: 
Jüdische VAS, 191–207. 
Bildungsstätte Anne Frank (2024): TikTok, der Nahostkon-
flikt und der Kampf um Aufmerksamkeit. TikTok Report  
Nahostkonflikt, https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/                
Publikationen/Weiteres_Pädagogisches_Material/TikTok_Re-
port_Nahostkonflikt_BSAF_2024_neu.pdf. 
Christ, Julia (2017): Exkurs II: Juliette oder Aufklärung und 
Moral, in: Hindrichs, Gunnar (Hg.): Horkheimer, Max/Adorno, 
Theodor W.: Dialektik der Aufklärung, Berlin/Boston: De  
Gruyter, 41–60. 
Claussen, Detlev (1987): Über Psychoanalyse und Antisemi-
tismus, in: Psyche. Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre  
Anwendungen, 41(1), 1–21. 
Diner, Dan (1988): Zivilisationsbruch. Denken nach 
Auschwitz, Frankfurt am Main: Fischer. 
Elsässer, Jürgen (2025): Greta und ich, in: COMPACT-online, 
03.06.2025, https://www.compact-online.de/elsaesser-greta-
und-ich/. 
FAZ.net (2025): Kamerun hat laut NRC die am stärksten über-
sehene humanitäre Not, 07.03.2025, https://www.faz.net/ak-
tuell/politik/ausland/kamerun-hat-laut-nrc-die-am-staerks-
ten-uebersehene-humanitaere-not-110514388.html. 
Fenichel, Otto (1993): Elemente einer psychoanalytischen 
Theorie des Antisemitismus, in: Simmel, Ernst (Hg.): Antise-
mitismus, Frankfurt am Main: Fischer, 58–100. 

Freud, Sigmund (1944): Totem und Tabu. Einige Übereinst-
immungen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker, 
in: Gesammelte Werke, Bd. 9, Frankfurt am Main: Fischer. 
Fuchshuber, Thorsten (2023): Der Genuss am Judenhass. 
Über den Zusammenhang von Antisemitismus und Narziss-
mus, in: Grigat, Stephan (Hg.): Kritik des Antisemitismus in 
der Gegenwart. Erscheinungsformen – Theorien – Bekämp-
fung, Baden-Baden: Nomos, 223–242. 
Gathmann, Till (2024): Netze. Zur Bildkrise des 7. Oktobers, 
oder: Annäherungen an eine Metapsychologie des antisemi-
tischen Bilds, in: sans phrase. Zeitschrift für Ideologiekritik, 
Heft 24, 142–188. 
Giordano, Ralph (1990): Die zweite Schuld oder von der Last, 
Deutscher zu sein, Berlin: Volk und Welt. 
Grigat, Stephan (1999): Antisemitismus und Fetischismus. 
Kritische Theorie zur Basisideologie der bürgerlichen Gesell-
schaft, in: Weg und Ziel. Marxistische Zeitschrift, 1999, Nr. 3, 
https://www.streifzuege.org/1999/antisemitismus-und-feti-
schismus. 
Grigat, Stephan (2023): Kritik des Antisemitismus heute. Zur 
kritischen Theorie antijüdischer Projektionen, der Persistenz 
des Antizionismus und der aktuellen Gefahr des islamischen 
Antisemitismus, in: Grigat, Stephan (Hg.): Kritik des Antisemi-
tismus in der Gegenwart. Erscheinungsformen – Theorien – 
Bekämpfung, Baden-Baden: Nomos, 11–47. 
Grunberger, Béla (1962): Der Antisemit und der Ödipuskom-
plex, in: Psyche. Zeitschrift für psychologische und medizini-
sche Menschenkunde, 16(5), 255–272. 
Guyet, Ornella (2025): Eine Seefahrt, die ist lustig. Greta 
Thunbergs Trip mit der „Freedom Flotilla“, in: Jungle World, 
12.06.2025, https://jungle.world/artikel/2025/24/greta-thun-
berg-gaza-israel-eine-seefahrt-die-ist-lustig. 
Herman, Judith Lewis (2015): Trauma and recovery: the af-
termath of violence – from domestic abuse to political terror, 
New York: BasicBooks. 
Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (2011): Dialektik der 
Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main: 
Fischer. 
Illouz, Eva (2023): Wir, die Linke? Nicht mehr, in: Süddeutsche 
Zeitung, 27.10.2023. 
Kirchhoff, Christine (2020): „Das Gerücht über die Juden“ – 
zur (Psycho-)Analyse von Antisemitismus und Verschwö-
rungsideologie, in: Institut für Demokratie und Zivilgesell-
schaft Jena (Hg.): Wissen schafft Demokratie. Schwerpunkt 
Antisemitismus, Bd. 8, Jena: IDZ, 104–115. 
Kolnai, Aurel (2007): Ekel, Hochmut, Haß. Zur Phänomenolo-
gie feindlicher Gefühle, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Konitzer, Werner/Bach, Johanna/Palme, David/Balzer, Jonas 
(Hg.) (2020): Vermeintliche Gründe. Ethik und Ethiken im Na-
tionalsozialismus, Frankfurt am Main: Campus Verlag. 
Mena-Watch (2025): 14.000 tote Babys: Fake News eines  
hohen UN-Vertreters, 23.05.2025, https://www.mena-watch.com/ 
tote-babys-fake-news-un/ 
Montada, Leo (1993): Moralische Gefühle. Psychologische In-
dikatoren moralischer Normen, in: Edelstein, Wolfgang (Hg.): 
Moral und Person, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 259–272. 
Nunner-Winkler, Gertrud (1993): Die Entwicklung morali-
scher Motivation, in: Edelstein, Wolfgang/Nunner-Winkler, 
Gertrud/Noam, Gil (Hg.): Moral und Person. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, 278–303. 

https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/Publikationen/Weiteres_P%C3%A4dagogisches_Material/TikTok_Report_Nahostkonflikt_BSAF_2024_neu.pdf
https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/Publikationen/Weiteres_P%C3%A4dagogisches_Material/TikTok_Report_Nahostkonflikt_BSAF_2024_neu.pdf
https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/Publikationen/Weiteres_P%C3%A4dagogisches_Material/TikTok_Report_Nahostkonflikt_BSAF_2024_neu.pdf
https://www.streifzuege.org/1999/antisemitismus-und-fetischismus
https://www.streifzuege.org/1999/antisemitismus-und-fetischismus
https://jungle.world/artikel/2025/24/greta-thunberg-gaza-israel-eine-seefahrt-die-ist-lustig
https://jungle.world/artikel/2025/24/greta-thunberg-gaza-israel-eine-seefahrt-die-ist-lustig
https://www.mena-watch.com/tote-babys-fake-news-un/
https://www.mena-watch.com/tote-babys-fake-news-un/


14 

Poliakov, Léon (2022): Von Moskau nach Beirut. Essay über 
die Desinformation, Freiburg: ça-ira. 
Ranc, Julijana (2021): Zum Sucht- und Lustcharakter inter-
personaler Ressentiment-Kommunikation, in: Schüler-
Springorum, Stefanie/Süselbeck, Jan (Hg.). Emotionen und 
Antisemitismus. Geschichte - Literatur - Theorie, Göttingen: 
Wallstein, 142–164. 
Salzborn, Samuel (2012): Weltanschauung und Leidenschaft. 
Überlegungen zu einer integrativen Theorie des Antisemitis-
mus, in: Zeitschrift für politische Theorie, 3(2), 187–203. 
Sartre, Jean-Paul (2020): Überlegungen zur Judenfrage, 
Hamburg: Rowohlt. 
Schuck, Dirk (2024): Von der Gleichgültigkeit zur Eliminie-
rung. Kontinuität und Bruch zwischen bürgerlicher und  
nationalsozialistischer Moralphilosophie, in: Gross, Raphael/ 
Ulrich, Bernd/Schuck, Dirk (Hg.): Zerrbilder. Zum Wirken und 
Fortwirken nationalsozialistischer Mentalität: eine Festschrift 
für Werner Konitzer, Berlin: Ch. Links, 111–130. 
Schwarz-Friesel, Monika/Rainharz, Jehudah (2013): Die Spra-
che der Judenfeindschaft im 21. Jahrhundert, Berlin/Boston: 
De Gruyter. 
Simmel, Ernst (1993): Einleitung, in: Simmel, Ernst (Hg.): An-
tisemitismus, Frankfurt am Main: Fischer. 
Smith, Adam (2010): Theorie der ethischen Gefühle, Ham-
burg: Meiner. 
Strawson, Peter F. (1978): Freiheit und Übelnehmen, in:  
Pothast, Ulrich (Hg.): Seminar: Freies Handeln und Determi-
nismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 201–233. 
tagesschau.de (2023): Explosion in Gaza: Was über den Vor-
fall am Krankenhaus bekannt ist, 20.10.2023, https://www.ta-
gesschau.de/faktenfinder/israel-hamas-krankenhaus-102.html 
tagesschau.de (2025): Schüsse vor israelischer Botschaft in 
Washington, 03.05.2025, https://www.tagesschau.de/eilmel-
dung/schuesse-israelische-botschaft-washington-100.html. 
Tugendhat, Ernst (2012): Vorlesungen über Ethik, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.tagesschau.de/faktenfinder/israel-hamas-krankenhaus-102.html
https://www.tagesschau.de/faktenfinder/israel-hamas-krankenhaus-102.html
https://www.tagesschau.de/eilmeldung/schuesse-israelische-botschaft-washington-100.html
https://www.tagesschau.de/eilmeldung/schuesse-israelische-botschaft-washington-100.html


15 

 

 

 

 

 

IMPRESSUM 
 
Centrum für Antisemitismus- und Rassismusstudien (CARS)  
an der Katholischen Hochschule Nordrhein-Westfalen 
Robert-Schuman-Straße 25, 52066 Aachen 
 
Kontakt 
Telefon +49 241 60003-8020 
E-Mail: cars@katho-nrw.de 
Website: http://www.katho-nrw.de/cars 
Facebook: https://www.facebook.com/CARSkatho 
 
Herausgabe und Redaktion 
V.i.S.d.P.: Martin Spetsmann-Kunkel 
Herausgeber: Stephan Grigat, Martin Spetsmann-Kunkel  
Redaktion: Bianca Gabrielli 
 
Kenndaten 
ISSN: 2748-2146 
DOI: 10.17883/6007 
 
Zitiervorschlag 
Bach, Johanna (2025): Antiisraelisches Gefühlsregime. Empörung  
und Empörungsabwehr im Antisemitismus und nach dem 7. Oktober, 
Centrum für Antisemitismus- und Rassismusstudien (CARS) an der 
Katholischen Hochschule Nordrhein-Westfalen, CARS Working  
Papers 36 (hg. v. Stephan Grigat und Martin Spetsmann-Kunkel), 
Aachen, DOI: https://doi.org/10.17883/6007 
 
Lizenz 
Veröffentlicht unter der Creative-Commons-Lizenz Namens- 
nennung 4.0 International (CC BY 4.0). Den vollständigen  
Lizenztext finden Sie unter https://creativecommons.org/ 
licenses/by/4.0/deed.de 
  
 

 
 
 

mailto:cars@katho-nrw.de
http://www.katho-nrw.de/cars
https://www.facebook.com/CARSkatho
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

	Die Trias moralischer Gefühle
	Bürgerliche Kälte und antisemitische  Empörung
	Die vermeintliche Mitschuld der Opfer
	Die falsche Unmittelbarkeit antisemitischer Leidenschaft
	Das emotionale „Belohnungssystem“ des Antisemitismus
	Veröffentlicht unter der Creative-Commons-Lizenz Namens- nennung 4.0 International (CC BY 4.0). Den vollständigen  Lizenztext finden Sie unter https://creativecommons.org/ licenses/by/4.0/deed.de

