
DasORDMagazin
9/2011

Rosch haschana in uman

Die jom kippur botschaft

Die ORD Stellt sich vor

Рош hашана в Умани

Знакомьтесь - ОРД

послание на йом киппур

В этом выпуске:

Das Magazin 
der Orthodoxen 
Rabbinnerkonferenz Deutschland

Ausgabe Nr. 1    September 2011



Verehrte Mitglieder der Jüdischen Gemeinden in Deutschland,

Schon viele Jahre steht die ORD zu Ihren Diensten und ist darum bemüht, 
jüdisch religiöses Leben in Deutschland einfacher und zugänglicher zu 
gestalten.
Wir freuen uns, Sie nun in Form dieser Zeitung auf weiterem Wege von 
unseren Angeboten, neusten Informationen, jüdischen Themen und 
vielem mehr in Kenntnis setzen zu können! An dieser Stelle ein herzliches 
Dankeschön an alle, welche die erste Ausgabe dieser Zeitung möglich 
gemacht haben, allen voran Rabbiner Zsolt Balla aus Leipzig.
Die verschiedenen Dienstleistungen der ORD sollen allen Juden ein 
religiöses Leben in Deutschland vereinfachen. So werden zu Feiertagen 
die jeweils zum Fest gehörigen Kultusgegenstände angeboten, wie z.B. 
aktuell Lulav-Feststräuße für das anstehende Sukkotfest. Ganzjährig 
relevant sind die von der ORD angebotenen Koscherlisten, sowohl in 
Buchform erhältlich, als auch auf der Internetseite der ORD (www.
ordonline.de) abrufbar, wo man auch die halachischen Zeiten für über 
50 Städte in Deutschland, die „wöchentliche Halacha“, eine Vielzahl an 
Artikeln zu verschiedenen jüdischen Themen u.v.m. findet und auch 
Fragen an die Rabbiner stellen kann. Wer Angelegenheiten hat, welche 
von einem Bet Din (Rabbinatsgericht) geregelt werden müssen, kann 
im Bet Din der ORD in Zusammenarbeit mit dem Oberrabbinat Israel 
jederzeit einen Antrag einreichen.
Das alles soll zur Stärkung dienen und aufzeigen, daß religiös-
traditionelles Judentum in Deutschland nicht nur möglich ist, sondern 
auch unkompliziert gelebt werden kann.
Für die tatkräftige Unterstützung und fruchtbare Zusammenarbeit 
mit dem Zentralrat der Juden in Deutschland, insbesondere mit dem 
Präsidium, vertreten durch den Kultusdezernenten und Vizepräsidenten 
Herrn Dr. Josef Schuster und dem Generalsekretär Herrn Stefan Kramer, 
möchten wir an dieser Stelle unseren herzlichen Dank aussprechen.
Möge das kommende Jahr 5772 - תשע״ב – ein gesegnetes Jahr für die 
jüdische Gemeinschaft in Deutschland und auf der ganzen Welt werden 
und sich darin sein Akrostichon erfüllen:

 – תהא שנת עבודה באהבה
„Möge es ein Jahr des (G-ttes-)Dienstes in Liebe werden“

כתיבה וחתימה טובה

Der Vorstand der ORD   

GruSSwort des Vorstandes
GruSSwort

Inhaltsverzeichnis

von Dr. Josef 
Schuster

1

Anläßlich Rosh Haschana stellt die Orthodoxe 
Rabbinerkonferenz Deutschland eine neue 
Schriftenreihe vor. Ich hoffe und wünsche, dass 
es gelingt durch diese Schriftenreihe vielen 
Mitgliedern unserer Gemeinden jüdische 
Tradition und jüdisches Leben, sowohl in den 
Gemeinden und ebenso auch im häuslichen 
Umfeld näher zu bringen.

An Rosh Haschana werden unsere Synagogen, 
wie alljährlich, gut besucht sein. So gilt Rosch 
Haschana nicht nur als der Neujahrstag, 
sondern vielmehr auch als der Geburtstag der 
Welt (Jom Harat Olam). Eine weitere wichtige 
Bedeutung des Tages ist jedoch Gerichtstag der 
Welt (Jom HaDin), an dem das Urteil über alle 
Geschöpfe gesprochen wird. Durch das Blasen 
des ‚Schofar mit seinen unterschiedlichen 
Tönen (Tekija, Schwarim, Trua) sollen wir aus 
dem Gewissensschlaf geweckt und zur Umkehr 
bewogen werden. An uns ist es dann, durch 
unser eigenes Handeln ein möglicherweise 
schlimmes Urteil abzuwenden. An Jom 
Kippur wird nach unserer Überlieferung das 
himmlische Urteil endgültig besiegelt.

Ich wünsche allen Mitgliedern der orthodoxen 
Rabbinerkonferenz Deutschland, sowie allen 
Lesern dieser Schrift LeSchana Towa Tikatew 
(zu einem guten Jahr mögest Du eingeschrie-
ben sein), aber auch bereits heute der Wunsch 
Gmar Chatima Towa (Möge deine Einschrei-
bung vollendet werden). All denen in unseren 
Gemeinden tätigen Rabbiner danke ich für ihr 
großes Engagement.

Dr. Josef Schuster
Vizepräsident des Zentralrats der Juden in Deutschland.

Содержание

Grußwort von Dr. J. Schuster
Grußwort des Vorstandes 
ORD - Ziele, Gliederung, Aufgabenbereich
Die ORD stellt sich vor
Tschuwa 
    zwischen Rosch Haschana und Jom Kippur
Die Jom Kippur Botschaft
Superkoscher
Rosch Haschana in Uman

1
1
2
3

4
5
6
7

Приветс твие Д-р. Йозефа Шустерa
Приветственное слово правления 
ОРД - Цели, Структура, Диапазон задач
Знакомьтесь - ОРД: Бейт Дин
Тшува
    в период между Рош аШана и Йом Киппуром
Рош АШана в Умани
послание на йом киппур
Суперкошерно

Приветс твие Д-р. Йозефа Шустерa
Приветственное слово правления 
ОРД - Цели, Структура, Диапазон задач
Знакомьтесь - ОРД: Бейт Дин
Тшува
    в период между Рош аШана и Йом Киппуром
Рош АШана в Умани
послание на йом киппур
Суперкошерно

8
8
9
1 0

1 1
1 2
1 3
1 4



GruSSwort des Vorstandes

ORD
Die Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland

Ziele 
Zu ihren Zielen steht in der Satzung der ORD 
folgendes:
Als Rabbiner, die wir uns zum Wohle von „Klal 
Israel“ – der jüdischen Gemeinschaft auf der 
ganzen Welt – verpflichtet fühlen, haben wir 
es uns zur Aufgabe gemacht das traditionelle, 
orthodoxe Judentum hier in Deutschland zu 
unterstützen und zu fördern.
Wir wollen nach Innen, s.h. in die jüdische 
Gemeinschaft, Lehre verbreiten, Weisungen 
geben, Halacha erklären und jüdisches 
Leben auf religiöse Weise fördern. Und wir 
wollen nach Außen, s.h. in die nichtjüdische 
Öffentlichkeit unsere Standpunkte vertreten 
und dadurch ein Or laGoiim  sein.

Gliederung 
Die ORD ist der Zusammenschluss aller 
in Deutschland amtierenden orthodoxen 
Rabbiner, die den Kriterien der internen 
Geschäftsordnung entsprechen, und 
ein eigenständiges Organ innerhalb des 
Zentralrats der Juden in Deutschland K.d.ö.R.  
Sie wählt aus ihrer Mitte 
einen Vorstand und 
einen Beirat, welche 
die Tagesgeschäfte 
leiten. Außerdem 
sind innerhalb der 
ORD verschiedene 
Kommissionen, welche 
sich aus Mitgliedern der 
ORD zusammensetzen, 
für spezifische 
A u f g a b e n b e r e i c h e 
zuständig.   

Aufgabenbereich
Es ergeben sich drei Ebenen, auf denen die 
ORD tätig ist:

1. Stärkung der Mitglieder:

Alljährlich führt die ORD in Zusammenarbeit 
mit der World Zionist Organisation 2-3 
mehrtägige Lernseminare für ihre Mitglieder, 
oft mit Beteiligung der Rabbiner angrenzender 
Länder, durch, unter Anleitung hochkarätiger 
und weltweit angesehener Rabbiner und 

Dozenten. Diese Seminare dienen drei 
Schwerpunkten: 
a. Fortbildung für die Mitglieder der ORD. 
Gelernt und diskutiert werden aktuelle und 
relevante Themen aus dem rabbinischen 
Alltag.  
b. Verstärkung des Netzwerkes der Rabbiner, 
des Austausches und der inneren Organisation.  
c. Durch steten Wechsel der die Konferenz 
ausrichtenden Gemeinde Stütze und Stärkung 
der Arbeit des dortigen Rabbiners.

2. Wirken in die jüdische Gemeinschaft

Angebote und Projekte:
• die Unterstützung zur Ausbildung von 
Rabbinern, Kantoren, Lehrern und anderem 
Kultuspersonal durch Zusammenarbeit 
mit der Hochschule für Jüdische Studien in 
Heidelberg und mit dem Hildesheimerschen 
Rabbiner Seminar der Lauder Jeschurun.
• Bet Din: Seit 2004 existiert ein Bet Din 
(Rabbinatsgericht) in Zusammenarbeit mit 
dem Oberrabbinat in Israel, welches ca. 
drei Mal jährlich in Deutschland 3-4 tägige 

Tagungen abhält und für Gitin (religiöse 
Scheidungen), Gijurim (Übertritte), Dinei Tora 
(jüdische Rechtsfälle) und Berurej Jahadut 
(Klärung des jüdischen Status im Zweifelsfall) 
zuständig ist. Bisher wurden in  diesem 
Rahmen ca. 200 Fälle behandelt, 40 Gitin, 70 
Gijurim, u.a. durchgeführt. Außerhalb dieser 
Tagungen steht das Beit Din allen Anfragen 
offen und hat vielfach auch Entscheidungen 
hierfür herbeigeführt.
• Die Versorgung der Gemeinden zu jeweiligen 
Festen mit Chanukkijot, Tu Bischwat Seder 
Hefte, Megillot Esther in russischer und 

Am 25 Nissan 5763 (27.April 2003) wurde in Frankfurt a.M. die Orthodoxe 
Rabbinerkonferenz  Deutschland gegründet. 
Bei der Gründung hatte die Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland 
11 Mitglieder. Heute zählt die ORD bereits 38 Mitglieder und ist damit die 
mitgliederstärkste Rabbinerkonferenz in Deutschland.

hebräischer Sprache, der Online-Verkauf von 
Chamez, Verkauf von Arbaa Minim (Lulaw-
Feststrauß), Kontrollen von Tora-Rollen in 
Zusammenarbeit mit dem Institut „Machon 
OT“ aus Jerusalem, etc.
• Herausgegebene Bücher:
Jährlich aktualisierte Koscherlisten (zur 
Zeit vierte überarbeitete Neuauflage); 
Zusammenfassung der Wochenabschnitte; 
Tfilat Amcha – Gebetsbücher zu den Hohen 
Feiertagen mit deutscher Übersetzung und 
Transliteration; Psalm zum Wochenabschnitt, 
Hebräisch im Selbststudium, u.a.
• Eine benutzerfreundliche Internetseite mit: 
Beiträgen der Mitglieder zu allen Themen 
rund um das Judentum; der aktualisierten 
Koscherliste; den halachischen Tageszeiten für 
ca. 50 Städte in Deutschland; der Möglichkeit, 
Fragen an die Rabbiner zu stellen, u.v.m.
• Erziehung und Förderung der Jugend: 
Regelmäßige Durchführung von Jugend- und 
Studentenseminaren. 

3. AuSSenwirkung

• Ansprechstelle für Anfragen von Außen
• Kontaktstelle zu 
weiteren internationa-
len Rabbinerkonfe-
renzen 
• Teilnahme am 
interreligiösen Dialog 
auf bundesweiter und 
internationaler Ebene, 
an Friedenstreffen, 
etc., insbesondere 
am Dialog mit dem 
Christentum und dem 
Islam. 

• Stellungnahme in den Medien zu aktuellen, 
das Judentum betreffende Themen, in denen 
die rabbinische Stimme und Meinung gefragt 
ist (stets in Absprache mit dem Zentralrat). 
• Veröffentlichung von Artikeln zu 
jüdischen und aktuellen Themen, zu den 
Wochenabschnitten und Feiertagen in der 
jüdischen Presse (Jüdische Allgemeine, 
Jüdische Zeitung).

Die ORD ist stets aktiv darum bemüht, für die 
jüdischen Gemeinden ein Ansprechpartner 
in allen jüdischen Fragen zu sein und das 
Judentum weiterhin nach Kräften zu fördern.

2



                                                  Allgemeines
Das jüdische Rabbinats-
gericht nimmt unter den 
weltlichen Gerichten 
einen besonderen Platz 
ein. Die weltlichen 
Gerichte folgen dem 
menschlichen Gesetz, 
wohingegen das 
Rabbinatsgericht auf dem 
Gesetzessystem G-ttlicher 
Herkunft basieren. 
Gerechtigkeit gehört 
zu den Eigenschaften 
G-ttes und es ist Sein 

Wille, daß wir nach Seinen Gesetzen richten. Dies erklärt, 
weswegen in der Torah ausgerechnet der Wochenabschnitt 
„Mischpatim“, ein detailliertes Rechtssystem beinhaltend, 
auf die Offenbarung G-tttes am Berg Sinai folgt.
Darüber hinaus steht in den Psalmen: „G-tt steht in der 
Versammlung der Richter, inmitten der Richter urteilt 
Er!“ (82,1) G-tt weilt unter den Richtern nicht nur zur 
Beobachtung, damit die Urteile gerecht, logisch und 
ausgewogen ausfallen, sondern auch, um die Richter in der 
Ausübung der G-ttlichen Gerechtigkeit zu unterstützen! 
Der Vers geht sogar soweit, die Richter selbst mit einem 
Namen G-ttes – E-lokim – zu bezeichnen, um zum Ausdruck 
zu bringen, dass sie in ihren Urteilen nicht selbständig und 
unabhängig verfügen können, sondern dabei G-tt und 
Seinem Gesetz verpflichtet sind.
Und mit den Worten Rambams – Maimonides-
ausgedrückt:	 „Ein Richter, der kein wahrhaftes 
Urteil fällt, verursacht, dass sich G-ttes Präsenz aus der 
jüdischen Gemeinschaft zurückzieht... ein Richter jedoch, 

ה“ב  

An dieser Stelle möchten wir dem  
Zentralrat der Juden in  

Deutschland,  
insbesondere dem Präsidium, 

für das uns  gegebene Vertrauen  
danken. 

und 60 Gijurim (Übertritte zum Judentum) 
durchgeführt und bei vielen Anträgen und 
komplizierten Anfragen Entscheidungen 
herbeigeführt. Insbesondere im           
vergangenen Jahr kann die ORD auf     
aktive und fruchtbare Tätigkeit des Bet 
Din zurückblicken. Die Kombination von 
halachischer Kompetenz, menschliches 
Feingefühl und Effizienz lässt uns         
optimistisch in die Zukunft blicken und 
darauf hoffen, dass der Bet Din auch   
weiterhin an der Bildung und Stärkung  
jüdischen Lebens in Deutschland und der 
damit verbundenen g“ttlichen Inspiration 
seinen Anteil tragen möge.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Unsere Dayanim: 
Rabbiner Avraham Hale * Rabbiner David Gruzman 

Wir  
berichten 

über  
den 

Zentraler Beit Din Deutschlands in      
Zusammenarbeit mit dem Oberrabbinat des 

Staates Israel 
c/o Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland 

Sekretariat des Beit Din 
Roonstrasse 50 

50674 Köln 
Tel.: +49 - 221 - 921560-20 * Fax: +49 - 221 - 921560-19  

e-mail: info@ordonline.de Internet: www.ordonline.de 

Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) 
Roonstrasse 50 * 50674 Köln 

Telefon: +49 - 221 - 921560-20 
Telefax: +49 - 221 - 921560-19 

e-mail: info@ordonline.de  
Internet: www.ordonline.de 

der ein wahrhaftes Urteil fällt, korrigiert die ganze Welt 
und verursacht, dass die Gegenwart G-ttes in der jüdischen 
Gemeinschaft ruht!“ (Hilchot Sanhedrin 23,9)

Aufgaben eines Bet Din
Ein Bet Din ist eine halachische (jüdisch rechtliche) Instanz, 
welche aus mindestens drei Rabbinatsrichtern besteht. Zu 
Zeiten da in Israel noch ausschließlich nach jüdischem Recht 
gerichtet wurde, konnte je nach Fall die Zusammensetzung 
auf bis zu 71 Richter anwachsen.
In heutiger Zeit erfüllt ein Bet Din insbesondere folgende 
Aufgaben, in welchen er die jüdische Autorität darstellt:
     Gitin – Durchführung religiöser Scheidungen 
     Gijurim – Durchführung von Übertritten zum Judentum
     Dinej Torah – Behandeln jüdischer Rechtsfälle
  Berur Jahadut – Klärung des jüdischen Status im 
Zweifelsfall
Darüber hinaus ist der Bet Din Ansprechpartner und steht 
für Klärung halachischer Probleme zur Verfügung.

Bet Din der ORD
Seit 2004 existiert ein Bet Din in Zusammenarbeit der 
ORD mit dem Oberrabbinat in Israel. Dies gewährleistet 
automatisch, dass die Tätigkeiten und Beschlüsse des Bet 
Din vom Oberrabbinat in Israel anerkannt werden. In der 
Regel setzt sich dieses aus zwei Dajanim (Rabbinatsrichter), 
welche vom Oberrabbiner Israels gesandt werden, und 
einem dritten Dajan aus den Reihen der Rabbiner der ORD 
zusammen. Dieses Gremium hält ca. drei Mal jährlich 3-4 
tägige Tagungen ab und behandelt alle anstehenden Fälle, 
welche an den Bet Din über die ORD herangetragen und 
beantragt werden.

Tätigkeit des Bet Din
In diesem Rahmen wurden in den vergangenen sechs 
Jahren ca. rund 200 Fälle behandelt. Der Bet Din hat dabei 
etwa 35 Gitin (religiöse Scheidungen) und 60 Gijurim 
(Übertritte zum Judentum) durchgeführt und bei vielen 
Anträgen und komplizierten Anfragen Entscheidungen 
herbeigeführt. Insbesondere	 im vergangenen Jahr kann 
die ORD auf aktive und fruchtbare Tätigkeit des Bet 
Din zurückblicken. Die Kombination von halachischer 
Kompetenz, menschliches Feingefühl und Effizienz lässt 
uns optimistisch in die Zukunft blicken und darauf hoffen, 
dass der Bet Din auch weiterhin an der Bildung und 
Stärkung jüdischen Lebens in Deutschland und der damit 
verbundenen G-ttlichen Inspiration seinen Anteil tragen 
möge.

Die ORD stellt sich vor
Zentraler Beit Din Deutschland 
in Zusammenarbeit mit dem Oberrabinat des Staates Israel 
Einer der elementarsten Funktionen einer Rabbinerorganisation für die jüdische Gemeinschaft ist 
es, ein Bet Din (Rabbinatsgericht) zu haben. Mit den folgenden Ausführungen soll dieser Begriff 
klare Definitionen und Formen erhalten und ein Verständnis vermittelt werden, was ein Bet Din ist, 
wofür es da ist, welche Funktionen es zu erfüllen hat und welche nicht...

Im Büro des 
Oberrabbiners 
des Staates Israel 
Shlomo Moshe 
Amar, Januar ‘11

3



Die Tschuwa ist die Rückkehr des jüdischen Menschen 
aus seinen Sünden und seinem Fehlverhalten – zurück 
zu G-tt.
Tschuwa ist das eigentliche Ziel jener 10 Tage, und alle 
Gebote um dieses Thema herum sind Werkzeuge um 
genau dahin zu gelangen. Aber die Tschuwa ist sogar 
mehr als das: Sie ist das Gebot der Tora schlechthin, 
die geistige und religiöse Verfassung eines jüdischen 
Menschen, von der die Qualität seines gesamten 
Jüdischseins abhängt. Daher hat die Tora die Tschuwa 
zur alles entscheidenden Pointe der höchsten und 
heiligsten Feiertage unseres Volkes gemacht: Denn 
die Tschuwa selber ist das Höchste und im Grunde 
genommen der alles entscheidende Dreh- und 
Angelpunkt, um den es im Judentum geht.
Viele Gebote trägt uns unsere heilige Tora auf, 
aber keinem Gebot gibt sie eine solche wirksame 
Konsequenz, eine solche Effektivität, wie der Tschuwa:
 Bis zum Ewigen deinem G-tt„  -   ”ושבת עד ה׳ אלקיך“
sollst du zurückkehren...“ (Chumasch Dewarim, 30:2).
Dieses ist das einzige Gebot in der gesamten Tora, 
dass die Kraft hat einen jüdischen Menschen bis 
zu G-tt selber, also in G-ttes unmittelbare Nähe zu 
führen. Und das ist einmalig in der Tora.
Unseren Gelehrten blieb daher nichts anderes übrig, 
als uns zu attestieren, dass Tschuwa dermaßen 
effektiv ist, bis nichts zwischen dem Rückkehrer und 
G-tt eigentlich trennt, so stark, dass sie uns bis zum 
“Throne G-ttes“ führt. Diese ist die Energie jenes 
Gebotes der 10 Tage zwischen Rosch Haschana und 
Jom Kippur, die im gesamten Judentum in der Art 
sonst nirgendwo existiert (siehe Talmud Joma, Blatt 
86).
Dadurch wird begreiflich, warum der Rambam 
(Maimonides) in seinem unverzichtbaren und 
grundlegenden Werk “Hilchot Tschuwa“ einen Satz 
schreibt, der auf den ersten Blick leicht übertrieben 
wirkt, der es aber  in sich hat. Der Rambam schreibt, 
dass jeder von uns „die Möglichkeit hat ein Zadik 
wie Mosche zu sein“, wenn er nur will. Wie konnte 
der Rambam so etwas halachisch (!) festlegen? Die 
Antwort darauf steht in der Tora: „Bis zum Ewigen 
deinem G-tt sollst du zurückkehren...“ Wenn die Tora 
einem jeden jüdischen Menschen also zugemutet 
hat, bis zu G-tt zurückkehren zu können, so hat die 
Tora jedem jüdischen Menschen auch zugemutet 
ein potentieller Zadik wie Mosche Rabenu sein zu 
können, denn Mosche schaffte es tatsächlich bis zu 
G-tt zu gelangen.
Diese ist also die Energie eines Gebotes, welches mit 

Tschuwa 
zwischen Rosch Haschana und Jom Kippur
Verschiedene Gebote und Bräuche kommen auf uns zu - in der Zeit von Rosch Haschana bis  Jom 
Kippur: Schofar, Apfel in Honig und andere symbolische Speisen, Fasten, Beten usw. Wir alle sind 
mit diesen Geboten vertraut und wissen über sie. 
Was wir wahrscheinlich weniger wissen, ist, dass diese Gebote nicht wirklich zur Geltung 
kommen, wenn wir das Grundgebot der 10 Tage zwischen Rosch Haschana und Jom Kippur  
verpassen, nämlich Tschuwa vor G-tt zu vollziehen. 

keinem anderen Gebot, das wir kennen, vergleichbar 
ist. Denn nur die Tschuwa führt uns wirklich zu G-tt. 
Der Grad der Bereitschaft eines Juden sich zu seiner 
Tschuwa zu bekennen, ist daher der Grad seiner Nähe 
zu G-tt. Und die Verhaltensweise eines jüdischen 
Menschen in den zehn Tagen der Tschuwa zwischen 
Rosch Haschana und Jom Kippur ist der Gradmesser 
hierfür.
Wie vollzieht sich Tschuwa?
Drei halachische Komponenten legt der Rambam fest:
Die erste und (einfachste) ist das Aussprechen der 
Sünden und Verbote, welche man begangen hat 
(Widuj). Dies tun wir einzeln und gemeinschaftlich im 
Jom Kippur Gebet.

Der zweite Schritt ist schon schwerer: Man hat seine 
Sünden zu bereuen (Charata). Auch dies tun wir im 
Gebet der Hohen Feiertage. Und nach der Meinung 
vieler, ist das Fasten an Jom Kippur die Erfüllung 
dessen.
Aber dann gibt es noch einen letzten Schritt, den 
schwersten:
Das Verlassen der Sünde, das Nicht-Wiederholen der 
alten Verbote und Fehler (Asewat Chet). Hierdurch 
entsteht eine neue Verhaltens- und Lebensweise: 
nämlich keine Verbote mehr begehen und die Mizvot 
der Tora einhalten. Dieser Moment, das ist der große 
Überwindungsmoment, von dem das wahre Judentum 
eines jüdischen Menschen wirklich abhängt.
Dieser Moment ist der Abschluss der Tschuwa, jenes 
Gebotes, das den jüdischen Menschen, wie die Tora 
sagt, bis zu G-tt führt. Und genau darauf kommt es im 
Judentum an.

von Rabbiner 
Aharon Ran 
Vernikovsky

Um ein Newsletter 
mit der 
wöchentlichen 
Halacha von 
Rabbiner 
Vernikovsky zu 
bekommen, melden 
Sie sich unter 
info@ordonline.de

   Halachot den Feiertagen 4



Diese Zeit ist auch die Vorbereitung für den heiligsten 
Tag des Jahres, an dem wir wie die Engel vor G-tt 
stehen werden. Und in der Tat wird auch in der 
halachischen Literatur angeführt, dass man in dieser 
Zeit viel mehr auf seine eigene Taten achten soll, mehr 
Zeit als sonst mit Gebeten und Psalmen verbringen 
soll und auch was andere Gebote angeht ein bisschen 
mehr tun soll als während des restlichen Jahres. Wenn 
man in dieser Zeit durch die Straßen der religiösen 
Viertel in Israel geht, spürt man die angespannte 
Atmosphäre und wie die Luft mit G-ttesfurcht und 
Gebeten erfüllt ist. Doch leider konzentrieren sich 
viele nur auf die Gebote zwischen Mensch und 
G-tt. Dabei geraten die zwischenmenschlichen 
Beziehungen, die nicht weniger wichtig sind, sehr 
leicht in Vergessenheit. In der religiösen Ekstase 
werden häufig die Mitmenschen übersehen, auf ihre 
Bedürfnisse wird keine Rücksicht genommen. Doch 
ohne auf die zwischenmenschlichen Beziehungen 
zu achten, ist es den Menschen nicht möglich, die 
von ihnen erwünschte Stufe zu erreichen. Daher 
werden die Erschwerungen in ihrem religiösen Leben 
zu keinem wirklichen Resultat führen. Die folgende 
Geschichte, die zu den Geschichten von Rabbiner 
Scholom Schwadron, der auch als Jerusalemer Maggid 
bekannt war, soll diesen Sachverhalt verdeutlichen: 

In der Stadt Zhitomir (in der Ukraine) lebte ein Mann 
namens Hirsch Ber. Seine Geschäfte waren nicht 
sonderlich erfolgreich. All seine Versuche, etwas Neues 
anzufangen, gingen daneben. Daher war er ziemlich 
arm, wurde von den Menschen aus der Gemeinde nicht 
sonderlich respektiert, und sogar seine eigene Frau 
erlaubte sich hin und wieder, ihn zu verspotten. Yom 
Kippur stand kurz bevor, und alle Familien waren dabei, 
ihre Seudah haMafseket (die letzte große Mahlzeit vor 
dem Fastenbeginn, die von der Tora vorgeschrieben 
wird) zu verspeisen, doch Hirsch Ber kam wieder mit 
leeren Händen nach Hause, woraufhin seine Frau sehr 
sauer wurde und ihn zu Hause rauswarf, ohne ihm 
eine Kleinigkeit zu essen zu geben. Die Suppenküche 
der Gemeinde hatte schon geschlossen, und so wurde 
Hirsch Ber klar, dass er den Fasttag überstehen musste, 
ohne den ganzen Tag etwas Vernünftiges gegessen zu 
haben. Er begab sich in die Synagoge, wo sich langsam 
die Menschen für das Abendgebet versammelten. 
Er nahm seinen Platz in der letzten Reihe ein und 
beobachtete betrübt, wie die anderen Tfila Zaka (ein 
persönliches Gebet, das man vor dem Abendgebet 
an Yom Kippur spricht) lasen, in der Hoffnung, seinen 
Hunger zu vergessen. Doch plötzlich überkam ihn 
Freude. Er bemerkte Reb Boruch. Reb Boruch war eines 

Die Jom Kippur Botschaft
Die zehn Bußtage, also die Zeit zwischen Rosch Haschana und Jom Kippur, werden bei vielen 
Menschen der jüdischen Gemeinden überall auf der Welt durch besondere Frömmigkeit und 
G-ttesfurcht ausgezeichnet. Es ist die letzte Zeit, in der man noch das Urteil, das an Rosch 
Haschana gefallen ist, verändern kann.

der wohlhabenden Gemeindemitglieder und hatte 
immer eine Schachtel Schnupftabak dabei. Dieser 
Tabak könnte Hirsch Ber den Tag wenigstens ein 
bisschen versüßen. Langsam bewegte sich Hirsch Ber 
von seinem Platz in der hintersten Reihe nach vorne, 
wo die wichtigsten Gemeindemitglieder saßen. Er legte 
seine Hand von hinten auf die Schulter von Reb Boruch 
und fragte verunsichert: „Reb Boruch, ein bisschen 
Tabak vielleicht?” Reb Boruch war empört. Wer war so 
frech, ihn bei seiner Tfila Zaka zu stören? Wer könnte sich 
wichtiger nehmen als sein persönliches Gebet? Als er sich 
umdrehte und nach oben schaute, sah er den kleinen 
und schmächtigen Hirsch Ber, den Schnorrer aus der 
letzten Reihe. Die ganze Synagoge hörte plötzlich einen 
Schrei: „Hirsch Ber, doch nicht während der Tfila Zaka!” 
Beschämt, gekränkt und mit rotem Gesicht begab sich 
Hirsch Ber zurück in die letzte Reihe, nahm seinen Platz 
wieder ein und vertiefte sich weinend in sein Gebet. Im 
Gebet fragte er G-tt: „Lieber G-tt, bin ich denn wirklich 
nichts wert? Nicht mal ein bisschen Tabak?” Sein Gebet 
wurde vom himmlischen Gericht erhört. Es beschloss, 
Reb Boruch wegen seiner Verachtung gegenüber seinem 
Mitmenschen zu bestrafen. Reb Boruch sollte im neuen 
Jahr sein ganzes Geld verlieren, und Hirsch Ber sollte 
zu einem reichen Mann werden. Am darauffolgenden 
Tag kam ein wohlhabender Verwandter von Hirsch Ber 
nach lhitomir und lieh ihm eine ziemlich große Summe 
Geld aus. Hirsch Ber eröffnete einen Laden, der sehr 
erfolgreich war. Langsam, aber sicher war er in der Lage, 
seine Schulden zu begleichen und wurde schon nach 
ein paar Monaten ein ziemlich wohlhabender Mann 
und auch ein angesehenes Gemeindemitglied. Auf 
der anderen Seite liefen die Geschäfte von Reb Boruch 
immer schlechter und schlechter. Ein Geschäft nach 
dem anderen brachte nur noch Verluste ein. Er verstand, 
dass irgendetwas Außergewöhnliches vor sich gehen 
musste, da es ihm noch nie zuvor passiert war, dass er 
so viele erfolglose Geschäfte machte. Er begab sich zu 
dem Rebben Levi Jitzchak von Berditschew, um ihn um 
Rat zu fragen. Sie saßen zusammen und versuchten, die 
Taten von Reb Boruch zu analysieren, doch sie konnten 
nichts finden, was eine so hohe Bestrafung verdient 
hätte. Er betete drei Mal am Tag in der Synagoge, nahm 
nie etwas Unkoscheres zu sich und hielt mit besonderer 
Vorsicht den Schabbat und die Feiertage ein. Doch 
nebenbei bemerkte Reb Boruch, dass parallel zu seinem 
finanziellen Abstieg die Geschäfte von Hirsch Ber immer 
besser und besser liefen. Raw Levi Jitzchak fragte, ob er 
sich an irgendein Ereignis erinnern könnte, das Hirsch 
Ber und Reb Boruch gemeinsam betraf. Und dann 
erinnerte sich Reb Boruch an die bis jetzt in seinen Augen 
so unbedeutende Geschichte mit dem Tabak. „Das ist 

von Rabbiner 
Avraham 
Itzhak Radbil

   Zu den Feiertagen

5



es!”, rief Raw Levi Jitzchak. „Es ist die Beschämung, die du 
deinem Nächsten angetan hast, die deinen Niedergang 
bewirkt hat!” „Doch was kann ich dagegen tun?“ –
fragte Reb Boruch. Raw Levi Jitzchak erwiderte, dass es 
nur eine Möglichkeit gäbe, alles wieder rückgängig zu 
machen, nämlich den jetzt reich gewordenen Hirsch Ber 
nach ein bisschen Tabak zu fragen und vor allen eine 
Absage von ihm zu bekommen. Dann hätte Reb Boruch 
den Anspruch, G-tt gegenüber wieder alles rückgängig 
zu machen. Die Jahre vergingen, und die meisten 
vergaßen langsam, wie einflussreich Reb Boruch einst 
gewesen war. Jetzt war er derjenige, der in Armut lebte. 
Doch er wartete jeden Tag auf die Möglichkeit, seinen 
Reichtum zurückzugewinnen. Hirsch Ber hingegen 
zählte mittlerweile zu den angesehensten Mitgliedern 
der Gemeinde. Als seine Tochter in das entsprechende 
Alter kam, bekam die Familie einen Heiratsantrag von 
dem Sohn des Rabbiners der Stadt Zhitomir. Sie nahmen 
das Angebot an, und bald darauf sollte die größte 
Hochzeit stattfinden, die die Stadt Zhitomir jemals 
erlebt hat. Alle Juden der Stadt wurden zu der Hochzeit 
eingeladen. Das war die Möglichkeit, auf die Reb Boruch 
so lange gewartet hat. Die Hochzeitszeremonie begann. 
Hirsch Ber stand unter dem Hochzeitsbaldachin und 
war gerade dabei, die Ketuba (Heiratsvertrag) an den 
Rabbiner zu überreichen, als er plötzlich eine Hand auf 
seiner Schulter spürte. Er hörte eine leise Stimme, die 
sagte: „Hirsch Ber, ein bisschen Tabak vielleicht?” Hirsch 
Ber drehte sich um und sah Reb Boruch, der nur darauf 
wartete, beschämt zu werden. Doch Hirsch Ber lächelte, 
steckte die Ketuba zurück in die Tasche, holte seinen 
Tabak raus und sagte: „Natürlich, Reb Boruch, jeder 
Zeit!” Diese Worte waren wie ein Schlag, der Reb Boruch 
direkt in sein Herz traf. Ihm wurde schwindelig, und alle 
Gäste konnten zusehen, wie Reb Boruch direkt unter 
der Chupa in Ohnmacht fiel. Alle rannten sofort zu ihm, 
um ihm zu helfen und zu fragen, was passiert sei. Doch 
nachdem Reb Boruch wieder zu sich gekommen war, 
meinte er, dass er nicht vor allen sprechen möchte, und 
fragte Hirsch Ber, ob er sich mit ihm im Privaten nach 
der Hochzeit unterhalten könnte. Nach der Hochzeit 
erklärte Reb Boruch Hirsch Ber die ganze Geschichte, 
und sie beschlossen, am nächsten Tag wieder zu Reb 
Levi Jitzchak von Berditschew zu gehen, um ihm den 
Rest der Geschichte zu erzählen. Reb Levi Jitzchak fragte 
Hirsch Ber, ob er bereit wäre, einen Teil seines Reichtums 
Reb Boruch zu geben, da mittlerweile allen klar war, dass 
Hirsch Ber seinen Erfolg Reb Boruch zu verdanken hatte. 
Hirsch Ber war bereit die Hälfte seines Geldes Reb Boruch 
zu überlassen, und beide lebten bis zum Ende ihrer Tage 
als große Unterstützer der Gemeinde und der Armen von 
Zhitomir. 

Diese Geschichte zeigt uns, wie wichtig es ist, auf die 
Gefühle unserer Mitmenschen zu achten, und wie 
jedes Vergehen an seinem Nächsten eine heftige 
Strafe mit sich bringen kann. 

Der Text enthält Auszüge aus dem Buch 
“Die moderne Welt durch die Brille der Tora”, 
herausgegeben vom Verlagshaus Schlosser. 
Im Buchhandel unter der ISBN Nr.: 978-3-86937-127-6

von Rabbiner 
Tuvia Hod

Vor einigen Jahren haben wir eine Fabrik in 
Deutschland inspiziert. Die Firma wollte auf einen 
Kundenwunsch hin gerne eines ihrer Produkte 
von mir als Koscher Mehadrin Chalaw Israel (kurz: 
„superkoscher“) zertifizieren lassen.
Wir führten ein langes Vorgespräch, im Rahmen 
dessen die Mitarbeiter aus Produktion und 
Qualitätssicherung viele Fragen stellten zum 
Ablauf einer Koscherzertifizierung.
Am Ende des Gesprächs bat man den 
Geschäftsführer in die Runde, der mich gerne 
persönlich begrüßen wollte. Nach einigen 
freundlichen Worten traute er sich, mir eine Frage 
zu stellen, die ihm sehr am Herzen lag. Er sagte: 
„Herr Rabbiner, ich weiß, es gibt koscher, und es 
gibt nicht koscher. Aber eines weiß ich nicht – was 
ist superkoscher?“
Ich fragte ihn zurück: „Mein lieber Herr, was für ein 
Auto fahren Sie?“
Er sagte: „Ich fahre kein Auto. Ich fahre Mercedes!“
Ich forderte ihn noch etwas heraus und fragte: 
„Was meinen Sie: ein Golf ist kein Auto?“
„Doch, doch“, sagte er und wir stimmten darin 
überein: Ein Auto ist ein Auto, aber ein Mercedes 
ist ein Mercedes. „Jetzt verstehe ich“, sagte er, 
„koscher ist Golf, aber superkoscher ist Mercedes!“

Superkoscher
       Aus dem Leben



Über das Zusammenkommen der Breslaver Chassiden 
zu Rosch Haschana in Uman sind unzählige Artikel 
geschrieben worden, wissenschaftliche Texte, 
Bücher und, ich bin mir sicher, sogar die ein oder 
andere Abhandlung für eine Doktorarbeit. Fast alle 
konzentrieren sich auf die soziologische Analyse 
dieses Phänomens, ohne dass sie versuchen, die 
zugrundeliegende Ursache für dessen Entstehung 
näher zu beleuchten, und so die Bedeutung für 
jeden einzelnen Menschen, der zu Rosch Haschana 
die Begräbnisstätte des Rabbi Nachman aus Breslav 
besucht, zu verstehen oder auch die Bedeutung des 
Phänomens für das heutige Judentum als Ganzes, 
aber auch für die allgemeine geistige Landschaft zu 
erfassen. 

Der wahre Anlass besteht nicht darin, dass ein 
religiöser Jude, insbesondere wenn er Chassid ist, 
danach strebt, sich laufend geistig vervollkommnen 
zu wollen und niemals die daraus resultierende 
Hilfe abschlagen kann, gerade wenn ihm einer der 
herausragendsten chassidischen Lehrer aller Zeiten 
sie ihm anbietet. Der Grund hierfür liegt auch nicht 
darin, dass es ein „Kibbutz“ ist, wie man ein solches 
Zusammenkommen im chassidischen Slang nennt 
(nicht zu verwechseln mit der israelischen Kolchose), 
ein Treffen einer ungeheuer großen Anzahl an 
Breslaver Chassiden oder auch einfach nur von 
Juden, die Rabbi Nachman auf einer bestimmten 
Etappe ihres Lebensweges und ihrer geistigen Suche 
begegnet sind, ein gigantisches Happening, bei 
dem sich Menschen untereinander ihre geistige und 
Lebenserfahrung des vergangenen Jahres mitteilen, 
wo Freunde, Verwandte, Lehrer und Schüler sich 
wieder begegnen und zusammen Rosch Haschana 
feiern.

Der Grund liegt ganz woanders. Rabbi Nachman 
aus Breslav war ein ganz besonderer Zaddik. Er hat 
mehrmals betont, dass seine Hauptbeschäftigung 
darin besteht, Seelen zu verbessern. Die Seelen von 
Verstorbenen. Die der umherirrenden, sogenante 
„nackte“ Seelen. Und eben aus diesem Grund hat der 

Rebbe darum gebeten, ihn auf dem alten Friedhof 
in Uman beerdigen zu lassen, dort wo die Opfer 
des brutalen hajdamakischen Gemetzels unter der 
Anführung von Gonta begraben liegen, möge sein 
Name für immer aus der Welt ausgelöscht werden. Die 
Verbesserung der Seelen – das ist eine ungeheuerlich 
schwierige Aufgabe, sie ist gefährlich und benötigt 
unendliche geistige Ressourcen. Die beste Zeit für 
eine globale Verbesserung, das ist genau zu Rosch 
Haschana, dem Geburtstag der ganzen Welt, so wie 
wir sie kennen, und der des ersten Menschen Adam. 
Aber Rosch Haschana ist auch der Tag des Gerichts, 
der Zeitpunkt, zu dem Haschem sein gesamtes Werk 
richtet, das ist der Tag, an dem es einen Platz gibt 
für „Midat ha Din“ – für die Eigenschaft des Gerichts, 
eines geistigen Staatsanwaltes, dessen Einmischung  
auch ein unerwünschtes Ergebnis mit sich bringen 
kann.

Deswegen wendet sich der Rebbe an seine geistigen 
Kinder – die Chassiden, an diejenigen, die er zu seinen 
geistigen Nachkommen zählt und um derentwillen er 
alles, was er in der physischen Welt besaß, geopfert 
hat. Rabbi Nachman ruft uns auf zu einer geistigen 
Zusammenkunft an Rosch Haschana an einem Ort 
zusammen, wo er in der physischen Welt seine Ruhe 
gefunden hat, in Uman, damit wir aus unseren Seelen 
ein grandioses majestätisches Gebäude bilden, und 
dem Rebben die geistige Ressource zu ermöglichen, 
die ihm für die Verbesserung der Seelen notwendig 
ist, die einer Verbesserung bedurften.

Das Pilgern nach Uman ist kein religiösischer oder 
kultureller Tourismus, sondern ein unbeschreiblicher 
Akt eines kollektiven Altruismus, bei dem 
zehntausende Juden bereit sind, die Feiertage 
getrennt von der Familie, in einem fremden Land, 
unter Bedingungen, die extrem sind, zu verbringen 
und das alles, nur aus dem einen Grund, weil ihr 
Lehrer sie darum gebeten hat.

Leschana haba’a biruschalajim habnuja. 
Nächstes Jahr s.G.w. in Jerusalem!

Rosch haschana 
in Uman
Uman. Das ist ein kleines Städtchen in der Ukraine, auf halbem Weg zwischen Kiev und Odessa. 
Das ist der Ort, an dem sich jedes Jahr vor dem Jüdischen Neujahrsfest – Rosch Haschana, 
mehrere zehntausend Juden zusammenfinden, Pilgerreisende aus zahlreichen Ländern der Erde. 
Diese Menschen, die die geistige Hochstimmung des Heiligen Landes hinter sich lassen, den 
Komfort der jüdischen Stadtviertel von New York, Boston und Los Angeles oder jede beliebige 
andere gewohnte Umgebung, um dem Wunsch ihres vor mehr als 200 Jahren verstorbenen 
ehrwürdigen Lehrers nachkommen zu können: „…und es soll keiner abwesend sein“.

von Rabbiner 
Yehuda 
Pushkin

Erfahrungsberichte7



Erfahrungsberichte

Приветствие

Уважаемые члены еврейских общин Германии!

Вот уже много лет конференция ортодоксальных 
раввинов ОРД предлагает свою помощь еврейским 
общинам, стремясь сделать еврейскую религиозную жизнь 
в Германии более простой и доступной.
Нам очень приятно, что удалось расширить спектр 
нашей деятельности и выпустить эту газету, которая 
призвана рассказать о наших новых предложениях, 
сообщить новости, осветить различные еврейские 
темы и поговорить еще много о чем! Тут следует 
сказать большое спасибо всем, кто сделал возможным 
выход первого номера газеты в свет, и прежде всего 
поблагодарить раввина Жолта Баллу из Лейпцига.
Различные услуги, которые оказывает ОРД, призваны 
сделать проще религиозную жизнь для всех евреев. К 
праздникам мы предлагаем необходимые предметы 
культа, например лулав на приближающийся праздник 
Суккот. Круглый год сохраняют свою актуальность списки 
кошерных продуктов, составленные ОРД, - получить их 
можно как в виде книг, так и на интернет-странице ОРД 
(www.ordonline.de). На этой странице Вы найдете также 
данные по алахическому времени более чем для 50 городов 
Германии, рубрику „алаха недели“, большое число статей, 
посвященных различным еврейским темам и многое другое. 
Там же есть возможность задать вопросы раввину. Те, у 
кого есть важные вопросы, требующие рассмотрения в 
Бет Дине (раввинском суде), могут подать соответствую 
заявку в ОРД, которая тесно сотрудничает с Главным 
Раввинатом Изриаля.
Все это должно служить укреплению еврейства и 
продемонстрировать, что традиционный еврейский 
образ жизни в Германии не только возможен, но и может 
достаточно просто осущетсвляться на практике.
Мы хотим сердечно поблагодарить за ощутимую 
поддержку и плодотворное сотрудничество  Центральный 
Совет евреев Германии, в-особенности его президиум в 
лице руководителя отдела по вопросам религиозного 
культа и вице-президента г-на д-ра Йозефа Шустера и 
генерального секретаря г-на Штефана Крамера.
Пусть же наступающий год 5772 - תשע״ב – будет 
благословлен для всех евреев в Германии и во всем мире, и 
пусть исполниться то, что сказано в акростихе:

– תהא שנת עבודה באהבה
 „Пусть будет год Б-го(служения) в любви“

כתיבה וחתימה טובה

Правление конференции ортодоксальных раввинов ORD

Приветственное слово 
правления 

Д-р. Йозеф 
Шустер

8

По случаю Рош аШана конференция 
ортодоксальных раввинов представляет 
новую серию публикаций. Я хотел бы 
надеяться, что с помощью этих публикаций 
удастся приблизить к еврейской традиции 
и еврейской жизни многих членов наших 
общин — и в общинах, и непосредственно в 
своих семьях.
В Рош аШана в наших синагогах как и каждый 
год соберется много людей. Ведь Рош аШана 
считается не только началом нового года, но 
в гораздо большей степени днем рождения 
всего мира (Йом Aрат Олам). Еще один 
важный аспект этого дня — Судный день 
мира (Йом аДин), в который вершится суд 
над всеми творениями. Трубление в шофар, 
которое производится на разные лады 
(тэкия, шэварим, тэруа) призвано пробудить 
в нас голос совести и побудить нас сделать 
тшуву. И от нас самих зависит, насколько 
мы сумеем своими действиями отвратить 
суровый приговор. Согласно еврейской 
традиции в Йом Киппур небесный приговор 
окончательно утверждается, будучи 
скрепленным печатью.

Я желаю всем членам конференции 
ортодоксальных раввинов Германии, а 
также всем читателям этой публикации Ле 
Шана Това Тикатев (Да будешь ты записан 
в хороший год!), и уже сегодня высказать 
пожелание Гмар Хатима Това (Пусть твоя 
запись будет скреплена хорошей печатью!). 
Всех раввинов, которые работают в наших 
общинах, я хочу поблагодарить за их 
самоотверженный труд!
 
Д-р. Йозеф Шустер
Вице-президент Центрального Совета евреев Германии

Содержание

Приветс твие Д-р. Йозефа Шустерa
Приветственное слово правления 
ОРД - Цели, Структура, Диапазон задач
Знакомьтесь - ОРД: Бейт Дин
Тшува
    в период между Рош аШана и Йом Киппуром
Рош АШана в Умани
послание на йом киппур
Суперкошерно

8
8
9
1 0

1 1
1 2
1 3
1 4



ОРД
Конференция ортодоксальных 
раввинов Германии 

Цели
По поводу целей этой организации в уставе 
ОРД записано следующее:
Будучи раввинами, осознающими свою 
ответственность за «клаль Исроэль»- 
еврейское сообщество во всем мире, 
мы сделали своей задачей поддержку и 
развитие традиционного ортодоксального 
еврейства здесь в Германии.
В своей деятельности внутри еврейского 
сообщества мы намерены распространять 
еврейские знания, давать указания, 
разъяснять алаху и поддерживать 
еврейскую религиозную жизнь. В своей 
деятельности, направленной вовне, т.е. в 
контакте с нееврейским сообществом мы 
намерены выражать нашу точку зрения и 
тем самым быть «Ор ле гоим».

Структура 
ОРД представляет собой сообщество всех 
официально назначенных ортодоксальных 
раввинов, которые 
соответствуют крите-
риям внутреннего 
устава, и в то же 
время является само-
стоятельным органом 
внутри публично-
правовой корпорации 
- Центрального Совета 
евреев Германии.  
Конференция выби-
рает правление и 
консультативный совет, которые руководят 
ее повседневной деятельностью. Кроме 
этого вне ОРД существуют различные 
комиссии, состоящие из членов ОРД, 
отвечающие за некоторые специфические 
виды деятельности.

Диапазон задач
Существуют три уровня, на которых 
осуществляет свою деятельность ОРД:

1. Увеличение количества членов организации

Каждый год ОРД в сотрудничестве со 
Всемирной Сионистской Организацией 
World Zionist Organisation проводит 2-3 

многодневных семинара для своих членов, 
часто при участии раввинов соседних стран, 
под руководством известнейших в мире 
раввинов и признанных лекторов. В центре 
этих семинаров — три главных аспекта:
a. повышение квалификации членов ОРД. 
Изучаются и обсуждаются актуальные 
и релевантные для повседневной 
деятельности раввинов темы.
b. расширение взаимодействия сообщества 
раввинов и обмена опытом, а также 
укрепление внутренней организации.  
c. эффективная помощь в работе раввинов 
на местах благодаря постоянной смене 
общин, проводящих заседния конференции.

2.  Деятельность внутри еврейского сообщества
Предложения и проекты:
- поддержка профессиональной подготвки 
раввинов, канторов, учителей и других 
работников культа в сотрудничестве с 
Высшей школой еврейского образования в 
Хайдельберге и с раввинской семинарией 
Хильдесхаймера Лаудер Йешурун.
- Бейт Дин: с 2004 года существует Бейт 
Дин (раввинский суд), работа которого 
осуществляется в сотрудничестве с Главным 

Раввинатом Израиля, который ежегодно 
проводит в Германии примерно 3-4 
заседания, посвященный гитин (религиозные 
разводы), гиюрим (переход в еврейство), 
диней Тора (случаи из области еврейского 
права) и берурей яхдут (прояснение статуса 
еврейства в сомнительных случаях). До 
настоящего момента в этих рамках было 
рассмотрено около 200, проведено 40 гитин, 
70 гиюрим и т.д. . Кроме этих заседаний 
Бейт Дин открыт для разрешения любых 
других вопросов и уже много раз помогал в 
решение всяческих иных проблем.
- Обеспечение общин и помощь им накануне 
еврейских праздников в получении ханукий, 
руководствам по проведению седера, 
мегилот Эстер на русском языке и иврите, 

25. Нисана 5763 года (27 апреля 2003 года) во Франкфурте-на-Майне 
было основана конференция ортодоксальных раввинов Германии.
На момент учреждения в составе конференции было 11 членов.
Сегодня ОРД насчитывает 38 членов и является самой большой 
организацией раввинов в Германии.

помощь в продаже хамеца онлайн, продажа 
арба миним (лулавы, этроги и т.д.), проверка 
свитков Торы в кооперации с институтом 
«Махон ОТ» в Иерусалиме и т.д. 
- Печатные издания: ежегодной 
выпускаемый список кошерных 
продуктов (сейчас выпущено четвертое 
переработанное издание); выпуски 
комментарией на недельную главу; 
„Тфилат Амха» – молитвенники к осенним 
праздникам с транслитерацией и переводом 
на немецкий язык; „Псалм к недельной 
главе», „Самоучитель иврита» и др.
- Имеется удобная для пользователей 
интернет-страница с заметками и 
статьями членов конференции на 
всевозможные темы, касающиеся 
еврейства, актуализируемым списком 
кошерных продуктов, алахическими 
временными данными для примерно 50 
городов Германии. Там же на странице есть 
возможность задать раввинам вопросы, и 
многое другое.
- Воспитание и поддержка молодежи: 
регулярное проведение семинаров для 
молодежи и студентов . 

3. Деятельность вовне

- ОРД является инстанцией, куда 
представители нееврейского 
сообщетсва могут обратиться с 
вопросами
- орган для контактов с 
другими международными 
конференциями раввинов
- участие в межрелигиозном 
диалоге на общегерманском 
и международном уровне, 

в конференция по вопросам мира, 
в-особенности в ходе диалога с 
христианством и исламом. 
- Высказывание мнения в СМИ по 
актуальным вопросам, касающимся 
еврейской жизни, в которых важны голоса и 
мнения раввинов (в постоянном контакте с 
Центральным Советом евреев). 
- Публикация статей на еврейские и другие 
актуальные темы, на тему недельной главы и 
еврейских праздников в еврейском прессе. 
(„Юдише Альгемайне», „Юдише Цайтунг“).

ОРД постоянно стремиться быть 
помощником для еврейских общин во 
всех вопросах, касающихся еврейской 
жизни, и по мере своих сил укреплять 
еврейство.

9



Общие положения
Еврейский раввинский суд занимает среди секулярных 
судебных инстанций особе место. Секулярные суды 
следуют закну, сформулированному человеком, в то 
время как раввинский суд целиком и полностью имеет 
Божественном происхождение. Справедливость — 
одна из черт Б-га и выражение его воли, о  которой 
мы судим исходя из его законов. Это объясняет, 
почему в Торе именно недельная глава «Мишпатим», 
содержащая детальное описание судебной системы, 
следует непосрдственно за рассказом о бжественной 
откровении на горе Синай.
Кроме этого в псалмах об этом написано:
„Б-г присутствует в общине Израиля, в среде судей он 
суд ведет!“ (82,1) 
Б-г пребывает в среде судей не только как наблюдатель, 
для того чтобы решения были логичными и 
взвешанными, но и для того, чтобы поддержать судей 
в реализации Б-жественной справедливости! Стих в 
псамле даже называет Всевышнего особым именем 
— Э-локим, для того чтобы показать — судьи не могут 
быть полностью самостоятельны и независимы в 
своих решениях, они обязаны подчиняться Б-гу и его 
законам. Говоря словами Рамбама (Маймонида): „Судья, 
который выносит несправедливый приговор приводлит 
к тому, что Б-жественное присутствие удаляется из 
еврейского сообщества… а тот судья, который выносит 
справедливый приговор, исправляет весь мир и 
способствует тому, чтобы Б-жественное присутствие 
покоилось среди евреев!“ (Хильхот Санхедрин 23,9)

Задачи Бейт Дина
Бейт Дин представляет собой алахическую 
(существующую в категориях еврейского права) 
инстанцию, состоящую минимум из трех раввинских 
судей. В те времена, когда в Израиле судили 
исключительно по еврейским законам, число судей в 
отдельных могло увеличиваться до 71.
В наше время Бейт Дин выполняет следующие задачи, 
представляя собой в решении последних авторитетную 
еврейскую инстанцию:
Гитин –осуществление религиозных разводов
Гиюрим – осуществление переходов в еврейство
Диней Тора – разрешение различных спорных вопросов
Берур Яхадут – определение еврейства с спорных 
случаях 
Кроме этого в Бейт Дин существует для того чтобы туда 
обращались для выяснения алахических проблем.

Бейт Дин при ОРД
С 2004 года существует Бейт Дин при ОРД, который 
осуществляет свою деятельность в тесном 
сотрудничестве с Главным Раввинатом Израиля. 

ה“ב  

An dieser Stelle möchten wir dem  
Zentralrat der Juden in  

Deutschland,  
insbesondere dem Präsidium, 

für das uns  gegebene Vertrauen  
danken. 

und 60 Gijurim (Übertritte zum Judentum) 
durchgeführt und bei vielen Anträgen und 
komplizierten Anfragen Entscheidungen 
herbeigeführt. Insbesondere im           
vergangenen Jahr kann die ORD auf     
aktive und fruchtbare Tätigkeit des Bet 
Din zurückblicken. Die Kombination von 
halachischer Kompetenz, menschliches 
Feingefühl und Effizienz lässt uns         
optimistisch in die Zukunft blicken und 
darauf hoffen, dass der Bet Din auch   
weiterhin an der Bildung und Stärkung  
jüdischen Lebens in Deutschland und der 
damit verbundenen g“ttlichen Inspiration 
seinen Anteil tragen möge.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Unsere Dayanim: 
Rabbiner Avraham Hale * Rabbiner David Gruzman 

Wir  
berichten 

über  
den 

Zentraler Beit Din Deutschlands in      
Zusammenarbeit mit dem Oberrabbinat des 

Staates Israel 
c/o Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland 

Sekretariat des Beit Din 
Roonstrasse 50 

50674 Köln 
Tel.: +49 - 221 - 921560-20 * Fax: +49 - 221 - 921560-19  

e-mail: info@ordonline.de Internet: www.ordonline.de 

Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) 
Roonstrasse 50 * 50674 Köln 

Telefon: +49 - 221 - 921560-20 
Telefax: +49 - 221 - 921560-19 

e-mail: info@ordonline.de  
Internet: www.ordonline.de 

Таким образом работа 
и решения Бейт 
Дина автоматически 
признаются Главным 
Раввинатом Израиля. 
Как правило судебная 
коллегия состоит из двух 
даяним (раввинских 
судей), делегированных 
Главным Раввинатом 
Израиля, и третьего 
даяна из числа раввинов 
ОР. Эта коллегия 
собирается примерно 
три раза каждый год и обсуждает все актуальные случаи, 
с которыми люди обратились в Бейт Дин, и которые в 
нем рассматриваются.

Деятельность Бейт Дина
В рамках этой деятельности за последние шесть 
лет были рассмотрены около 200 случваев. Бейт 
Дин осущетсвил примерно 35 гитин (религиозных 
разводов) , 60 гиюрим (переходов в еврейство) и принял 
решения или способствовал принятию решений в 
большом числе сложных вопросов. В-особеннсти в 
прошлом году ОРД может констатировать наличие 
активной и плодотворной деятельности. Сочетание 
компетентности в алахических вопросах, человеческой 
чуткости и эффективности в работе позволяет нам с 
оптимизмом смотреть в будущее и надеятся, что Бейт 
Дин и в-дальнейшем будет способствовать укреплению 
и развитию еврейской жизни в Германии и получении  
Б-жественной помощи.

Знакомьтесь - ОРД
Центральный Бейт Дин Германии в сотрудничестве 
с Главным раввинатом Израиля
Одна из базовых функций раввинской организации в еврейском сообществе - это наличие 
Бейт Дина (раввинского суда). Ниже приводится информация, призванная четко прояснить 
соответствующие определения и формы для лучшего понимания того, что такое Бейт 
Дин, для чего он существует, какие функции он должен выполнять и какие не должен…

в Бюро 
главного 
раввина 
государства 
Израиль Шломо 
Моше Амара, 
Январь 2011г.

10



Тшува собственно и является целью этих десяти 
дней, а все заповеди, связанные с этой темой – 
инструменты, помогающие достичь этой цели.
Но тшува это и нечто гораздо большее – это явная 
заповедь Торы, духовное и религиозное состояние 
еврейского человека, от которого зависит качество 
его еврейства. Оттого Тора и сделала тшуву 
определяющим аспектом самых главных и самых 
святых праздников нашего народа – ведь тшува 
и есть собственно говоря основной поворотный 
пункт еврейского существования.
Многие заповеди заповедует нам Тора но 
никакая другая из них не имеет столь ощутимых 
последствй, не отличается такой эффективностью, 

как заповедь тшувы: 
  ”ושבת עד ה׳ אלקיך“
«И возвратишься к Господу, Богу твоему...» - (книга 
Дварим. 30,2).
Это единственная заповедь в Торе, имеющая силу 
поднять еврея к самому Б-гу, способная поместить 
его в непосредственной близости от Всевышнего. 
И в этом сказывается уникальность Торы.
Наши мудрецы подтверждают нам, что для 
возвращения к Б-гу нет препятствий и что  тшува 
обладает таким эффектом, что может помочь нам 
подняться прямо к «Престолу Всевышнего». Это 
и есть энергия той самой заповеди десяти дней 
раскаяния между Рош аШана и Йом Киппуром – 
ничего подобного в иудаизме не существует (см. 
Талмуд, трактат Юма лист 86).

Тшува 
в период между Рош аШана и Йом Киппуром
В период между Рош аШана и Йом Киппуром нам предстоит столкнуться со 
множеством обычаев и заповедей: шофар, яблоки, мед и различная другая еда, пост, 
молитвы и т.д. Все мы знакомы с этими обычаями.
А вот с чем мы менее знакомы, так это с тем фактом, что все эти заповеди не 
удасться реализовать, если мы не исполним основную заповедь десяти дней между 
Рош аШана и Йом Киппуром – сделать тшуву перед Всевышним. Тшува – возвращение 
еврея от грехов и неправильного поведения  - к Б-гу.
 

Тем самым становится понятно предложение, 
написанное Рамбамом (Маймонидом) в его 
программном произведении «Хильхот тшува»,- 
предложение, на первый взгляд кажущееся 
преувеличением, а на самом деле несущее в себе 
глубочайший смысл. Рамбам пишет, что любой из нас 
«имеет возможность стать праведником подобно 
Моше», если только зaхочет. Каким образом Рамбам 
мог вынести такое (алахическое) постановление? 
Ответ на этот вопрос есть в Торе: «И возвратишься к 
Господу, Богу твоему.» 
Если Тора считает, что каждый еврей может 
вернуться к Б-гу, то значит Тора полагает, что каждый 
еврей имеет потенциал стать цадиком подобно 
Моше Рабейну, поскольку Моше действительно 
смог приблизиться к Б-гу.
Вот какова энергия этой заповеди, которую 
нельзя сравнить ни с какой другой известной нам 
заповедью. Ведь только тшува действительно 
ведет нас к Б-гу. Таким образом степень готовности 
еврейского человека сделать тшуву явялется 
степенью его близости к Б-гу. И показателем этого 
является поведение еврея в период десяти дней 
раскаяния в период между Рош аШана и Йом 
Киппуром.
Как происходит тшува?
Алахические составляющие Рамбам определяет 
так:
Первое(и самое простое) – это произнести вслух 
название тх грехов, которые человек совершил, 
и тех запретов, которые нарушил (видуй). Это 
мы, каждый в отделности и все вместе, делаем в 
молитве Йом Киппура.
Второй шаг уже сложнее. Нужно сожалеть о 
совершенных грехах (харата). И это мы тоже делаем 
в праздничных молитвах. По многим мнениям пост 
в Йом Киппур также относиться к исполнению этой 
заповеди.
Но затем есть еще один, последний и самый 
сложный шаг: Отказ от греха, неповторение былого 
нарушения запретов и совершенных ошибок (асеват 
хет). В результате складывается новый образ жизни 
— не нарушать более запретов Торы и соблюдать 
предписываемые ею заповеди. Вот этот момент и 
есть момент истины, от которого по-настоящему 
зависит жизнь еврея.
Это - момент завершения тшувы, заповеди, которая 
по словам Торы ведет еврейского человека к Б-гу. 
А ведь именно это и есть самое важное в еврействе.

Раввин 
Аарон Ран 
Верниковски

Для того, чтобы 
получать 
еженедельную 
рассылку 
с халахой 
от Раввина 
Верниковского, 
запишитесь на 
info@ordonline.de

    Aлахот на праздники11



Тшува 
в период между Рош аШана и Йом Киппуром

О собрании бреславских хасидов на Рош 
АШана в Умани написано множество статей, 
исследований, книг и, я уверен, даже пару работ 
на соискание докторской степени. Почти все они 
концентрируются на социологическом анализе 
данного феномена, даже не стараясь уяснить 
истинную причину его возникновения и понять 
его значение для каждого отдельного человека, 
посещающего на Рош АШана место захоронения 
рабби Нахмана из Бреслава, для современного 
иудаизма в целом, а так же и для общечеловеческого 
духовного ландшафта в целом. 

Настоящая причина состоит не в том, что 
религиозный еврей, особенно хасид, постоянно 
старается усовершенствовать себя духовно и 
никогда не откажется от помощи в этом, тем 
более, если эту помощь ему предлагает один из 
величайших хасидских учителей всех времен. 
Она состоит так же и не в том, что «кибуц», как 
называется это собрание на хасидском сленге 
(не путать с израильским колхозом), это встреча 
огромного множества бреславских хасидов, или 
просто евреев, повстречавших рабби Нахмана на 
каком-то этапе своего жизненного пути и своего 
духовного поиска, гигантский хэппенинг где 
люди делятся духовным и житейским опытом за 
прошедший год, где друзья, родственники, учителя 
и ученики могут снова увидеться и отпраздновать 
Рош АШана.

Причина совсем в другом.
Рабби Нахман из Бреслава - абсолютно особенный 
праведник. Он неоднократно заявлял, что его 
основное занятие, это исправление душ. Душ 
умерших. Неприкаянных, так называемых  
«голых» душ.  Именно поэтому ребе просил 
похоронить его на старом кладбище в Умани, где 
похоронены жертвы жуткой гайдамацкой резни 
под предводительством Гонты, да сотрется имя 
его. Исправление душ - занятие это чрезвычайно 
трудное, опасное и требующее бесконечных 
духовных ресурсов. Наилучшее время для 

глобального исправления, это Рош АШана, день 
рождения мира, каким мы его знаем, и первого 
человека Адама. Но Рош АШана это так же день 
суда, когда Всевышний судит все свои творения, 
это день в который есть место для «Мидат 
АДин»- качества суда, духовного прокурора, 
вмешательство которого может привести к 
нежелательному исходу. 

Поэтому тут ребе 
обращается к 
своим духовным 
детям- хасидам, 
к тем с кем 
он поделился 
своим духовным 
наследием и 
ради кого он 
пожертвовал всем, 
что у него было в 
мире физическом. 
Рабби Нахман 
призывает нас 
к духовному 
единению в Рош 
АШана на месте 
его физического 
упокоения в Умани, чтобы мы построили из 
наших душ грандиозное величественное здание 
и предоставили ребе тот духовный ресурс, 
который необходим ему для исправления душ, 
нуждающихся в исправлении.

Паломничество в Умань это не религиозный 
или культурный туризм, а неописуемый акт 
коллективного альтруизма, когда десятки тысяч 
евреев готовы провести праздник вдали от семьи, 
в чужой стране, в условиях приближенных к 
экстремальным только потому, что их попросил об 
этом их учитель. 

Лешана аба’а бирушалайим абнуя.
В следующем году в Йерусалиме!

Рош АШана в Умани
Умань. Небольшой город в Украине, на полдороги между Киевом и Одессой. Именно 
там каждый год перед еврейским новым годом — Рош АШана собираются десятки 
тысяч евреев-паломников из многих стран мора. Это люди, которые оставляют 
одухотворенность Земли Израиля, комфорт еврейских кварталов Нью Йорка, 
Бостона и Лос-Анджелеса или любую другую привычную обстановку, для того, чтобы 
выполнить просьбу своего святого, умершего более 200 лет назад, учителя, «да не 
будет ни одного отсутствующего».

Раввин 
Йехуда 
Пушкин

делимся опытом 12



Это время подготовки к самому святому дню года, 
когда все мы подобно ангелам предстанем перед 
Всевышним. И действительно, в алахической 
литературе говорится, что в этот период 
человеку следует особенно тщательно следить 
за своими поступками, больше времени чем 
обычно проводить в молитве и чтении псалмов, 
и относительно всех остальных заповедей 
делать чуть больше того, что он обычно делает в 
течение года. Если пройти по улицам религиозных 
районов в Израиле, то почувствуется, что 
атмосфера напряжена и что воздух будто 
напоен богобоязненностью и молитвами. 
К-сожалению многие люди концентрируют все 
свое внимание на заповеди, имеющие отношение 
к взаимоотношению человека и Б-га, забывая при 
этом об отношениях между людьми, которые никак 
не менее важны и которые так легко забываются. 
Зачастую в порыве религиозного экстаза человек 
забывает о других людях, которые его окружают, 
совершенно не считаясь с их потребностями. 
Однако не обращая должного внимания на 
межчеловеческие отношения, человеку трудно 
подняться на желаемый уровень, - соответственно 
и устрожения в релизиозной жизни не принесут 
должного результата.
История, связанная с Равом Шоломом Швадроном, 
которого называют Йерусалимским Магидом, 
поможет понять это более отчетливо.
В украинском городе Житомир жил человек по 
имени Хирш Бер. Его бизнес шел не очень удачно, 
все попытки начать что-то новое, оканчивались 
неудачей. Вследствие этого он был довольно 
беден, не пользовался особым уважением среди 
членов еврейской общины, и даже его собственная 
жена нет-нет, да и позволяла себе насмехаться 
над ним. Дело было перед самым Йом Киппуром и 
все семьи были заняты тем, что совершали сеуду 
амафсекет (последняя большая трапеза перед 
началом поста, предписанного Торой), а вот Хирш 
Бер опять пришел домой с пустыми руками, из-за 
чего жена его сильно рассердилась и выгнала его 
из дома, не дав поесть ни крошки. Столовая для 
бедных при еврейской общине была уже закрыта 
и Хирш Бер понял, что совершить пост ему 
придется, так ничего за весь день и не поев. Он 
направился в синагогу, где люди уже собирались на 
вечернюю молитву, сел на свое место в последнем 
ряду и с грустью наблюдал за тем, как все 
остальные читают тфила зака (индивидуальную 
молитву, которую произносят в канун Йом 
Киппура), надеясь забыть про свой голод. Вдруг в 

послание на йом киппур
10 дней раскаяния, то есть время между Рош Ашана и Йом Киппуром отличается 
тем, что во многих еврейских общинах по всему миру царит атмосфера особенной 
набожности и богобоязненности, поскольку это последний период времени, когда 
еще можно изменить небесный приговор, вынесенный в Рош Ашана. 

нем вспыхнула радостная искорка — он заметил 
Реба Боруха. Реб Борух был одним из самых 
состоятельных членов общины и у него с собой 
всегда была коробочка с нюхательным табаком. 
Табак этот мог бы хоть немного порадовать 
Хирша Бера. Хирш Бер медленно передвинулся со 
своего места в заднем ряду в самый первый ряд, 
где сидели самые значительные люди общины. Он 
положил свою руку сзади на плечо Реба Боруха и 
неуверенно спросил: „Реб Борух, может быть у вас 
найдется немного табачку?“.
Реб Борух возмутился — кто это позволил 
себе такую наглость и помешал ему во время 
тфила зака? Кто это осмелился возомнить, его 
дела более важны, чем чтение индивидуальной 
молитвы. Обернувшись и помотрев наверх, он 
увидел маленького тщедушного Хирша Бера, 
попрошайку с последнего ряда. И вся синагога 
огласилась его криком: „Хирш Бер, ну не вовремя же 
молитвы тфила зака!“.
Пристыженный и обиженный Хирш Бер отправился 
назад к последнему ряду, сел на свое место и 
с плачем углубился в молитву. В молитве он 
сказал, обращаясь к Б-гу:“ Дорогой Б-г, неужели я 
действительно не стою даже понюшки табаку?“. 
Его молитва была услышана и небесный суд принял 
решение наказать Реба Боруха за презрительное 
отношение к ближнему. Было решено, что Реб 
Борух потеряет все свои деньги, в то время как 
Хирш Бер разбогатеет.
На следующий день в Житомир приехал 
зажиточный родственник Хирша Бера и одолжил 
ему довольно большую сумму денег. Хирш Бер 
открыл магазин, дела в котором шли очень 
хорошо, и медленно но верно стал возвращать 
свои долги, уже через несколько месяцев став 
довольно состоятельным человеком и уважаемым 
членом общины.
В то же время дела Реба Боруха стали идти все хуже 
и хуже, один бизнес за другим приносил убытки, и он 
понял, что очевидно произошло нечто из ряда вон 
выходящее, чего ранее не бывало, раз дела пошли 
так скверно. И отправился он к Раву Леви Ицхаку 
из Бердичева за советом. Они сидели вместе и 
пытались проанализировать поступки Реба 
Боруха но не могли обнаружить ничего такого, 
что заслуживало бы такого сильного наказания. 
Однако Реб Борух мимоходом отметил, что 
вместе с ухудшением его финансового положения 
дела у Хирша Бера пошли все лучше и лучше. 
Рав Леви Ицхак из Бердичева сразу же спросил, 
не помнит ли Реб Борух о каком-то событии, 

Раввин 
Авраам 
Итцхак 
Радбиль

    K праздникам

13



которое касалось бы его и Хирша Бера вместе. И 
тогда Реб Борух вспомнил о казавшейся ему ранее 
незначительной истории с табаком. „Вот в чем 
дело!“– воскликнул Рав Леви Ицхак - „Ты обеднел из-
за того, что унизил своего ближнего!“. „Но что-же 
я теперь могу сделать против этого?“ – спросил 
Реб Борух. Рав Леви Ицхак ответил, что есть 
только одна возможность вернуть все как было 
- попросить немного табака у разбогатевшего 
Хирша Бера, получить от него отказ и тогда у Реба 
Боруха будет достаточно оснований просить у 
Б-га, чтобы он все вернул на свое место.
Шли годы и большинство людей уже и забыли, 
как влиятелен был некогда Реб Борух. Теперь он 
жил в бедности. Однако каждый день он ждал 
случая вернуть свое богатство. Хирш Бер 
напротив считался одним из самых уважаемых 
членов общины и когда его дочь подросла, семья 
получила предложение отдать ее замуж за сына 
житомирского раввина. На предложение ответили 
утвердительно и вскоре после этого должна была 
состояться самая большая свадьба, которая 
когда-либа проходила в городе Житомире. 
Все евреи города были приглашены на эту свадьбу. 
Вот она возможность, которой Реб Борух ждал 
столько лет! Свадебная церемония началась, 
Хирш Бер стоял под свадебным балдахином и как 
раз передавал раввину ктубу (брачный контракт), 
когда почувствовал на своем плече чью-то руку. 
Он услышал тихий голос: „Хирш Бер, может быть 
у вас найдется немного табачку?“. Хирш Бер 
обернулся и увидел Реба Боруха, который только и 
ждал, чтобы его унизили. Но Хирш Бер улыбнулся, 
сунул ктубу обратно в карман, вынул свой табак 
и сказал: „Конечно, Реб Борух, угощайтесь на 
здоровье!“. Реб Борух почувствовал себя так, как-
будто получил удар в самое сердце, ему стало 
плохо и на глазах у всех гостей Реб Борух прямо 
под хупой упал в обморок. Все сразу подбежали к 
нему, чтобы помочь и стали спрашивать, что 
случилось. Но Реб Борух, придя в себя, сказал, что 
он не хотел бы говорить при всех и спросил Хирша 
Бера, не могли бы ли они после свадьбы поговорить 
с глазу на глаз. После свадьбы Реб Борух поведал 
Хиршу Беру обо всем и они решили на следующий 
же день вместе поехать к Раву Леви Ицхаку из 
Бердичева, чтобы дорассказать ему историю 
до конца. Рав Леви Ицхак спросил Хирша Бера, 
готов ли тот уступить часть своего богатсва 
Ребу Боруху, покольку было совершенно ясно, что 
Хирш Бер своими успехами был обязан Ребу Боруху. 
Хирш Бер был готов одать Ребу Боруху половину 
своего состояния, и до конца своих дней оба они 
очень сильно поддерживали общину и бедняков 
Житомира. 
Из этой истории мы видим, как важно с 
уважением относиться к чувствам других людей, 
и каким большим может быть наказание за 
пренебрежительное отношение к ним. 
Этот текст содержит выдержки из книги
“Die moderne Welt durch die Brille der Tora”, 
опубликованой издательским домом Шлоссер.
В продаже под номером ISBN Nr.: 978-3-86937-127-6

Раввин 
Тувия Ход

Несколько лет назад мы проверяли одну фабрику 
в Германии. Следуя пожеланию клиентов фирма 
хотела, чтобы ее изделия получили сертификат 
кошерности Меадрин Халав Исраель (говоря 
кратко - «суперношерно»).
Мы долго предварительно беседовали, по 
ходу беседы сотрудники-производственники и 
работники ОТК задавали множество вопросов, 
касающихся процесса получения сертификата 
кошерности.
В заключение беседы на эту беседу пригласили 
исполнительного директора, который хотел 
поприветствовать меня лично. После нескольких 
слов дружественного приветствия он собрался с 
духом и задал мне вопрос, который не давал ему 
покоя. Он сказал: «Господин раввин, я знаю, бывает 
кошерно и некошерно. Но вот чего я не понимаю, 
так это что такое суперкошерно?» Я в свою очередь 
задал ему вопрос: «Уважаемый, на какой машине 
Вы ездите?» 
Он ответил: «Я езжу не на машине. Я езжу на 
«Мерседесе»!»
Я решил несколько обострить ситуацию и задал 
ему еще один вопрос: «Вы что, хотите сказать, что 
«Гольф» не машина?»
«Да нет, конечно машина, - согласился он, - машина 
- это машина, а «Мерседес»-это «Мерседес». 
«Теперь я понимаю,- сказал он. Кошерно — это 
«Гольф»,а суперкошерно — это «Мерседес»!

Суперкошерно
                             из жизни



Herausgeber 
ORD  Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland 
Roonstrasse 50 — 50674 Köln 
Telefon: 0221-92156020 
Telefax: 0221-92156019 
E-mail: info@ordonline.de 
Internet: www.ordonline.de 

Chefredakteur 
Rabbiner Zsolt Balla V.i.s.d.P. 

Mitarbeiter an dieser Ausgabe 
Rabbiner Tuvia Hod 
Rabbiner Avraham Itzhak Radbil 

Design 
Marina Charnis 

Copyright 2011© Orthodoxe Rabbinerkonferenz Deutschland. 
Alle Rechte vorbehalten. Alle Inhalte (Texte, Bilder, Illustrationen) sowie deren Anordnung unterliegen dem Schutz des 
Urheberrechtsgesetzes und anderer Schutzgesetze. Die Inhalte dürfen, auch Auszugsweise, nur mit schriftlicher Genehmigung des 
Herausgebers erfolgen und dieses nur  im Rahmen der Schrankenbestimmungen des Urheberrechtsgesetzes vorbehaltlich weiterer 
anwendbarer Gesetze.

Impressum Rabbiner Aharon Ran Vernikovsky 
Rabbiner  Yehuda Pushkin

Übersetzung
Mosche Vorobiov


